
La teología  
de la liberación 
en prospectiva

Congreso 
Continental 
de Teología

São Leopoldo,  
RS, Brasil, 

07-11 de octubre 
de 2012

Tomo II  Talleres y paneles

Coordinación editorial:
Fundación Amerindia



©  2012, Fundación Amerindia.

Oficina Ejecutiva
Cerrito 327 / 001
(11000) Montevideo - Uruguay
Telefax: (598) 2916 7308
E-mail: amerindia@adinet.com.uy
Web: www.amerindiaenlared.org  

Coordinación editorial:
Fundación Amerindia

Edición de los textos en español, 
diseño y diagramación:
Doble clic · Editoras
E-mail: doblecli@internet.com.uy
Web: doblecliceditoras.blogspot.com

ISBN On line 978-9974-670-84-6
1ª Edición, diciembre 2012.



 151

OFICINA

História da Igreja na América Latina e no Caribe

O debate metodológico na CEHILA

Coordenador: José Oscar Beozzo1

Moderador: Sergio Coutinho

Lugar: Salão 1H 105

Data: 8, 9 e 10 de outubro

A discussão metodológica ao interior da CEHILA tem sido parte de um pro-
cesso que, uma vez iniciado, na sua etapa de projeto e de estruturação, 
perdura, com maior ou menor intensidade, até hoje,

Nele, podemos identificar algumas constantes de fundo, situações de 
extrema tensão e um contínuo enriquecimento de perspectivas.

Podemos também distinguir um debate mais interno2 e momentos de 
intercâmbio mais intenso com outras correntes da historiografia contem-

1 Brasileño. Es licenciado en Ciencias Políticas y Sociales, Teología y Filosofía. Obtuvo una 
Maestría en Sociología de la Religión en la Universidad Católica de Lovaina y un doctorado 
en Historia Social en la Universidad de San Pablo. Es coordinador del Centro Ecuménico 
de Servicio a la Evangelización y la Educación Popular (CESEP) y profesor en el Instituto de 
Misinología y Teología en San Pablo (ITESP).

2 Para o debate interno na CEHILA, cf. Para una História de la Iglesia en America Latina, Bar-
celona: Editorial Nova Terra, 1975 e Paulo SUESS, Paulo et al., “Vinte anos de produção 
historiográfica da CEHILA: balanço crítico”, in Boletim CEHILA 47-48, outubro 1993 a março 
1994, Encarte, pp. 1-54.



152 José Oscar Beozzo

porânea na América Latina, Europa ou Estados Unidos3, mas também da 
África e da Ásia4.

Dividimos o processo de discussão metodológica na CEHILA em duas 
instâncias, uma mais explícita e direta (I - O Debate Metodológico: Mo-
mentos Cruciais) e outra que, numa espécie de contraponto, veio acom-
panhando a vida da Comissão e exprimindo-se de modo especial em 
cada um dos simpósios anuais (II. Nos Simpósios, o fio oculto do debate). 
Concluímos com a comparação entre dois projetos históricos contem-
porâneos da história latino-americana e suas opções metodológicas (III.
História da CEHILA e da Cambrigde University: convergências e origina-
lidade).

O debate metodológico: momentos cruciais

A CEHILA consagrou alguns momentos mais explícitos à discussão meto-
dológica:

1. Assembléia de fundação, em Quito (03 a 07 de janeiro de 1973) e Assem-
bléia de Chiapas (9 a 12 de julho de 1974). Ali, foram tratados os pressu-
postos metodológicos e critérios de periodização que seriam adotados na 
CEHILA.

2. Simpósio de Porto Rico (23 de julho a 1o de agosto de 1979) - O “pobre” 
como classe social e o papel do marxismo como instrumento de análise 
e compreensão da história.

3. I Conferência do México (10 a 13 de outubro de 1984) - Confronto com 
as correntes da historiografia européia e latino-americana-caribenha.

4. Simpósio do Paraguai (5 a 8 de outubro de 1993) - Balanço crítico dos 
vinte anos de produção historiográfica da CEHILA.

5. II Conferência - (25 a 28 de julho de 1995) - Confrontos metodológicos e 
explosão das mulheres.

3 Para o debate com historiadores da América Latina, Estados Unidos e Europa, cf. CEHILA, 
Para uma História da Igreja na América Latina: o debate metodológico, Petrópolis: Vozes, 
1986 e Eduardo HOORNAERT, História da Igreja na América Latina e no Caribe - 1945-1995: 
o debate metodológico, Petrópolis: Vozes, 1995.

4 Para o debate com Ásia e África, cf. EATWOT, Towards a History of the Church in the Third 
World: The Issue of Periodisation, Bern: Evangelische Arbeitstelle Öekumene Schweiz, 
1985.



 Congreso Continental de Teología 153

 Assembléia de Quito e Chiapas: 

A assembléia de fundação da CEHILA em Quito (3 a 7 janeiro de 1973), 
veio precedida de uma intensa articulação que, arrancando dos distintos 
institutos de pastoral de CELAM, criados no pós concílio, desaguou num 
primeiro encontro no IPLA (Instituto de Pastoral Latino-Americano), em 
Montevidéu, em julho de 1972. Ali, já se amarrou um primeiro esboço de 
periodização e se levantou a discussão acerca dos pressupostos metodo-
lógicos.

No ano seguinte, três questões, a eclesiológica, a metodológica e a 
historiográfica, polarizaram a assembléia de fundação da CEHILA, em Qui-
to - Equador.

A questão eclesiológica pressupunha a pergunta: com que conceito 
teológico e operacional de igreja, iria a CEHILA trabalhar?

Na realidade, não se consagrou um estudo específico a esta questão, 
tomando-se por descontado que se trabalharia com a nova eclesiologia 
que emergia do Concílio Vaticano II e da experiência latino-americana, 
consagrada em Medellin.

No Vaticano II, o conceito mais importante foi o de “Povo de Deus”, 
apoiado no “sacerdócio comum dos fieis”, conceito de raízes bíblicas, 
retomado, após longo debate, como elemento fundante para a definição 
de igreja. (LG - cap. II: 9-17). O conceito já importava, de si, um horizonte 
ecumênico, de íntima relação com todos os batizados (LG 15), mas tam-
bém de laços substanciais com os não cristãos, ordenados também eles 
ao único povo querido por Deus (LG 16). Vale notar entretanto, que se 
o conceito tinha abrangência e horizonte e ecumênicos, sua referência 
imediata era o Concílio Vaticano II, um evento da Igreja Católica, ainda 
que observadores da ortodoxia, dos protestantismos do anglicanismo esti-
vessem presentes.

Na América Latina, após a II Conferência Geral do Episcopado, em 
Medellin (1968), “Povo de Deus” estava fortemente conotado como “povo 
dos pobres e oprimidos” e “igreja dos pobres”. João XXIII, um mês antes 
da abertura do Concílio, na sua Radio Mensagem de 11 de setembro de 
1962, já utilizara a expressão “igreja dos pobres”5 e ela reaparece na Lu-
men Gentium: “Mas assim como Cristo consumou a obra da redenção na 

5 “Outro ponto luminoso. Em face dos países subdesenvolvidos, a Igreja apresenta-se tal qual 
é e quer ser - como Igreja de todos e particularmente a Igreja dos pobres”, JOÃO XXIII, Radio-
mensagem de 11 de setembro de 1962, in Boaventura Kloppenburg, O Concílio Vaticano II, 
t. II, Petrópolis: Vozes, 1963, p. 301.



154 José Oscar Beozzo

pobreza e na perseguição, assim a Igreja é chamada a seguir o mesmo 
caminho, a fim de comunicar aos homens os frutos da salvação” (LG 8). 
Esta não foi entretanto uma preocupação maior no Concílio. Tornou-se, 
porém, central na II Conferência Geral do Episcopado Latino-americano 
em Medellin, em 1968, cujo documento sobre a Igreja, o de número 14, 
recebe por título: “Pobreza na Igreja”.6

Na apresentação do projeto inicial de CEHILA, Enrique Dussel se pergun-
tava: “Que es la Iglesia?” E respondia: “La Iglesia es una institución-profética, 
en el sentido de que es una institución en el mundo que cumple una tarea 
escatológica y profética para relanzar la história adelante, desde los pobres”.7

Num continente visto, até então, como hegemonicamente católico e 
numa comissão maioritariamente católica, o ecumenismo foi assumido 
como traço definidor do empreendimento, com evidentes repercussões na 
própria definição de Igreja.

O trabalho ecumênico continua sendo, até hoje, um aprendizado mú-
tuo, em constante reelaboração. Restrito inicialmente às igrejas saídas da 
reforma e instaladas na América Latina por colonização ou imigração e à 
algumas das igrejas de missão vindas dos Estados Unidos a partir da segun-
da metade do século XIX, enfrenta o desafio de abraçar as igrejas e movi-
mentos pentencostais, cada vez mais importantes nos últimos trinta anos.

Este debate eclesiológico inicial demarcou o campo dos pressupostos 
e determinou rupturas no campo católico, entre elas, a imediata suspei-
ção, seguida de hostilidade da parte das “Academias de História Eclesiás-
tica”, notadamente da Academia Colombiana, mas também da Argentina 
que se recusaram a colaborar com o projeto. Nascida como Comissão do 
CELAM, esta definição valeu-lhe também a oposição do novo secretário 
geral do organismo, Mons. Alfonso Lopez Trujillo, provocando seu desli-
gamento e constituição como entidade autônoma de pesquisadores. Três 
pontos nevrálgicos nesta ruptura:

 a noção de “povo de Deus” privilegiava a massa dos fieis e de sua traje-
tória religiosa e menos a instituição e seus quadros hierárquicos;

 a noção de “igreja dos pobres” conotava os deserdados da história, os 
sem voz e sem vez, tomando como sujeitos históricos os indígenas, os 

6 CELAM, A Igreja na atual transformação da América Latina à luz do Concílio - Conclusões 
de Medellin, Petrópolis: Vozes, 1971 4a ed. cap. 14: Pobreza na Igreja, pp. 145-149.

7 Enrique DUSSEL, “Reflexiones sobre la metodologia para una historia de la iglesia en Amé-
rica Latina”, in CEHILA, Para una Historia de la Iglesia en América Latina, Barcelona: Nova 
Terra, 1975, p. 32.



 Congreso Continental de Teología 155

escravos africanos, mulheres, camponeses sem terra, classe operária, os 
marginalizados e excluídos com sua expressão religiosa;

 a noção de ecumenismo convidava à superação de uma história apolo-
gética e estanque, apontando para uma ampla história do cristianismo, 
almejada, mas não de todo alcançada. Na interseção com o mundo dos 
pobres, esta opção colocava ainda em questão um ecumenismo apenas 
intra-eclesiástico, que estivesse alheio à dor e ao sofrimento dos empo-
brecidos e às suas lutas por justiça e libertação ou incapaz de enfrentar 
o que se chama hoje de “macro-ecumenismo”, ou seja o diálogo dos 
cristianismos latino-americanos e caribenhos com as religiões indígenas 
e afro-americanas. O caminho seria partir para uma história das religiões 
na América Latina e no Caribe? Este debate ausente no início, tornou-se 
importante no decorrer dos anos.

No campo metodológico8, os desafios enfrentados foram de outra ordem:

 Como operacionalizar conceitos como “história a partir do povo”, sem 
que isto fosse uma mera retórica populista, ou uma “história a partir dos 
pobres”, sem cair num marxismo ingênuo?

 Como definir o campo coberto pelo conceito de “América Latina”? Se 
abrangia comodamente as áreas colonizadas por Espanha e Portugal e no 
limite França, aplicava-se mal a áreas como as Guianas Inglesa e Holan-
desa (Suriname) ou à antiga Honduras Britânica, atual Belize ou às ilhas 
todas do Caribe holandês e inglês.

 Ao optar pela superação das histórias nacionais, a solução seria abando-
nar de todo o recorte geográfico, construindo uma história do conjunto, 
exclusivamente por períodos?

No debate sobre o a periodização9, além dos percalços de todo intento 
desta ordem, havia outros escolhos:

8 Na reunião inaugural de Quito, para as questões metodológicas, cf.: Enrique DUSSEL, “Cues-
tiones metodologicas generales de Historia de la Iglesia en América Latina”, in Para una 
História de la Iglesia en America Latina, Barcelona: Nova Terra, 1975, pp. 23-41; Eduardo 
HOORNAERT, “Observações metodológicas acerca de uma História da Igreja no Brasil”, ibi-
dem, pp. 106-110; Josep BARNADAS, “Sugerencias metodológicas para un enfoque de la 
historia de la Iglesia en Bolivia”, ibidem, pp. 176-182. 

9 Para as questões de periodização: Juan VILLEGAS, “Criterios generales para una periodifi-
cación de La Historia de la Iglesia en América Latina”, op. cit., pp. 57-71; “Proyecto de 
periodificación de la Historia de la Iglesia en América Latina aprobada por el I Encuentro 
de CEHILA, ibidem, pp. 77-76; para as propostas de periodização das distintas áreas latino-
-americanas, cf.: 1. Área Brasileña - Eduardo HOORNAERT, “Periodização para a História da 
Igreja no Brasil”, ibidem, pp. 93-106; 2. Área Caribe - Frank MOYA PONS, “Periodificación 



156 José Oscar Beozzo

 Como harmonizar, respeitando as diferenças, a trajetória histórica da 
América hispana com a da América portuguesa, o Brasil?

 Como incluir nesta mesma periodização os latinos nos Estados Unidos e 
área tão complexa como o Caribe? De fato, o Caribe colocava em cheque 
muitos dos pressupostos do recorte adotado, calcado principalmente na 
igreja católica e na América continental. O pluralismo político da coloni-
zação caribenha (espanhola, inglesa, francesa, holandesa e dinamarquesa 
e mais recentemente norte-americana), seu pluralismo étnico-religioso, a 
centralidade da escravidão africana, sua independência tardia ou ainda 
não de todo alcançada, colocavam em cheque periodizações razoavel-
mente aceitáveis para o continente.

 Como calibrar uma periodização que desse conta, ao mesmo tempo, da 
trajetória político-econômica e social e da especificidade da trajetória 
religiosa?

 Como combinar uma periodização que desse conta não apenas do per-
curso da igreja católica mas também das igrejas evangélicas?

A superação das histórias nacionais ficou a meio caminho: nem uma 
história por períodos, nem uma história por países e sim por sete gran-
des áreas geográficas, ampliadas posteriormente para oito, com a sepa-
ração da área dos hispanos nos Estados Unidos, anteriormente anexada 
ao México:

1. Brasil

2. Caribe

3. México

4. América Central

5. Colômbia-Venezuela

6. Andina (Equador, Peru, Bolívia)

7. Cone-sul

de la História de la Iglesia en Santo Domingo”, pp. 111-126; 3. Área Mexicana - Francisco 
MIRANDA G. “Periodificación de la Historia de la Iglesia en Mexico”, ibidem, pp. 127-138; 
4. Área Colombiano-Venezolana - Roberto Tisnés, “Periodificación de la Iglesia de Colom-
bia”, ibidem, pp. 139-162; MALDONADO, “Periodificación de la Historia de la Iglesia colo-
nial venezolana”, pp. 235-268; 5. Área Andino- Incaica - Josep BARNADAS, “Periodificación 
de la Historia de la Iglesia en Bolivia”, pp. 163-175; Jose M. VARGAS, “Periodificación de 
la História de la Iglesia en el Ecuador”, pp. 233-234; 6. Área del Cono-Sur - Herzam MEJÍA 
E., “Periodificación de la Historia de la Iglesia de Chile”, pp. 183-208; 7. Área Protestante 
- Agustín BATLLE, “Periodificación de la Historia del Protestantismo en América Latina”, pp. 
209-217



 Congreso Continental de Teología 157

8. Latino-americanos e caribenhos nos Estados Unidos

Nesta opção por áreas, dois países ficaram como uma área em si: Brasil e 
México.

No intuito de assegurar o surgimento de um núcleo protestante com 
solidez e autonomia, criou-se uma “área protestante”. Acabou sendo uma 
solução menos feliz, constituir o protestantismo, como uma nona “área”, 
com coordenação própria para cada uma das oito diferentes áreas e não 
como uma “dimensão” intrínseca do trabalho de cada área e do conjunto 
do projeto..

O resultado final foi, em grande parte, de histórias paralelas: a do pro-
testantismo e a do catolicismo, sem aprofundar as mútuas interações e sem 
maior reexame da periodização ou dos pressupostos gerais.

Só mais recentemente, na área Brasil, com a decisão de empenhar-se 
o conjunto da área na produção de uma história geral do protestantismo 
nas suas relações internas, com a sociedade em geral e com a igreja cató-
lica, está se abrindo um debate frutuoso, destinado a superar esta segmen-
tação. Projeto semelhante, embora com maiores dificuldades, começa a 
ganhar corpo a nível continental.

Na Assembléia de Chiapas (9 a 12 de julho de 1974), foram aprova-
dos os dez critérios metodológicos e teológicos com os quais se propunha 
trabalhar CEHILA. Colhem-se ali, em estado nascente, as principais orien-
tações da Comissão:

1. Presupuesto metodológico - La Historia de la Iglesia reconstruye la vida 
de la Iglesia conforme a la metodologia histórica. Es un quehacer científi-
co. Pero al mismo tiempo la historia de la Iglesia incluye como momento 
constitutivo de la reconstrucción del hecho histórico la interpretación a 
la luz de la fe. Es un quehacer teológico.

2. Presupuesto teológico - Se entiende teológicamente la Historia de la 
Iglesia en America Latina como la historia del Sacramento de Salvación 
entre nosotros: La Iglesia como institución sacramental de Comunión, de 
misión, de conversión como palabra profética que juzga y salva, como 
Iglesia de los pobres. Aunque todos estos aspectos son expresiones vivas 
de un sólo Cuerpo, nos parece que es más conveniente por razones evan-
gelicas, históricas e y exigencias presentes, prestar especial atencion en 
nuestro enfoque histórico al pobre. Porque en America Latina la Iglesia 
siempre se ha encontrado ante la tarea de evangelizar a los pobres (el 
indígena, el negro, el criollo, el pueblo y su cultura, etc.)

3. Ecuménico - El proyecto de CEHILA se realiza en espíritu ecuménico 
con participación de católicos y protestants en la elaboración de la obra.



158 José Oscar Beozzo

4. Latinoamericana - Porque todas las realidades eclesiales de América 
Latina serán tenidas en cuenta sin importar la lengua o la diversidad cul-
tural de las regiones estudiadas dentro de las cuales la Iglesia se ha hecho 
presente. Por consiguiente incluirá la presencia de la Iglesia entre los 
latinoamericanos en Estados Unidos y Canadá.

5. Destinatários - La obra se dirige no sólo al historiador erudito, sino que 
quiere servir al hombre contemporáneo: al cristiano comprometido por 
su fe en la Iglesia, laico, estudiante, profesor, dirigente, campesino, obre-
ro, presbítero, pastores, etc. Y a todo aquel que quiera informarse sobre 
la vida de la Iglesia.

6. En equipo - CEHILA trabaja en equipo. Por tanto promueve la realiza-
ción de encuentros latinoamericanos y de área. Con la presencia de peri-
tos en otras disciplinas se fomenta el diálogo interdisciplinar.

7. En libertad - CEHILA es una comisión jurídicamente autónoma. Es libre 
en su trabajo. Los compromisos que asume, los asume por sí misma en 
función de servicio.

8. Con contenidos establecidos - En el examen de los materiales y fuentes 
históricas y la reconstrucción del hecho histórico, los autores prestarán 
atención a diversas categorías de contenidos elaborados por CEHILA a 
modo de posibilidades temáticas de investigación.

9. Extensión de la obra - La História de la Iglesia abarcará el lapso desde 
1492 hasta nuestros días.

10. Conciencia de las limitaciones - En virtud de los criterios anteriores 
y en razón de las limitaciones inherentes a toda labor de reconstrucción 
e interpretación históricas, la obra constituirá siempre una aproximación 
al hecho de la presencia de la Iglesia en la América Latina. No preten-
demos, por lo tanto, agotar otros caminos que ofrecen también valores 
razonables, atendibles y positivos.10

 Simpósio de Porto Rico: “os pobres” como classe social

Seis anos depois de fundada oficialmente a CEHILA e tendo já sido publi-
cado o primeiro fruto do projeto, o volume II/1 do Brasil (1500-1808), foi 
dedicado um novo simpósio (Porto Rico, 23/07 a 1o de agosto de 1979) às 
questões metodológicas.

Foram tratados temas relevantes, como o papel das classes sociais 
(Luis Cervantes), do Estado (Emílio Gonzáles) e das ideologias (Fernando 

10 “Criterios del proyecto que promueve la Comisión de Estudios de Historia de la Iglesia en 
América Latina (CEHILA), in CEHILA, Bartolomé de las Casas (1474-1974) e Historia de la 
Iglesia en América Latina, Barcelona: Nova Terra, 1976, pp. 199-200.



 Congreso Continental de Teología 159

Danel) na interpretação histórica e na compreensão da história da igreja 
na América Latina.

Os três expositores, brilhantes todos eles, vindos de universidades me-
xicanas, eram mais bem cientistas sociais do que historiadores. Aliava-se 
a este pormenor, seu escasso conhecimento, aliás por eles confessado, 
no campo da história da igreja propriamente dita. O que poderia ser um 
fecundo diálogo entre cientistas sociais, vindos da universidade e historia-
dores da igreja, encontrou dificuldade para deslanchar.

A contribuição central acabou sendo a de Pablo Richard, que aliava 
maior conhecimento da igreja, pelo menos para a época contemporânea 
e competente manuseio das categorias interpretativas vindas dos clássicos 
do marxismo e dos seus teóricos contemporâneos, em especial Gramsci. 
Richard acabara de concluir seu doutorado em ciências sociais com a tese 
“Mort des Chretientés et naissance de l’Église”, defendida no Centre Lebret 
“Economie et Humanisme” de Paris11.

Tratava-se, na realidade, de um ensaio de interpretação histórico-teo-
lógica da Igreja na América Latina, cujo eixo hermenêutico era dado pelo 
conceito de “cristandade”, utilizada como ferramenta para compreender 
a evolução histórica da igreja na América Latina. Richard vislumbrava no 
nascimento das comunidades de base e de uma igreja popular e liberta-
dora, uma rejeição do anterior estado de cristandade, caracterizado pela 
“aliança entre a igreja e a sociedade política (o estado em especial), como 
um fator de mediação entre a igreja e a sociedade civil”. A ênfase era mais 
contemporânea e centrada na comparação entre as igrejas da Argentina e 
do Brasil, no período populista e no das ditaduras militares12.

Otto Maduro trouxe a contribuição aberta e arejada acerca das con-
tribuições e deficiências do marxismo na interpretação do fenômeno reli-
gioso latino-americano.13

Enrique Dussel buscou, por sua vez, tornar a noção de pobre, uma ca-
tegoria mais operativa, capaz de dar conta da complexidade do real e de 

11 A tese ganhou uma tradução portuguesa, Pablo Richard, Morte das Cristandades e nasci-
mento da Igreja, São Paulo: Paulinas, 1982 (2a edição revista e aumentada, em 1984) e uma 
edição inglesa, Death of Christendoms, Birth of the Church, Nova York: Orbis Books / Maryk-
noll, 1987.

12 Cf. Vicente COSMÃO, “Foreword”, in Death of Christendom, op. cit., p. IX.

13 Cf. seu livro, Otto MADURO, Religión y conflicto social, CRT-CEE, México, 1980. Há uma 
tradução portuguesa na Editora Vozes de Petrópolis. 



160 José Oscar Beozzo

sua teia de relações econômico-produtivas, mas também sócio-culturais e 
religiosas.14

Este confronto com as categorias marxistas de interpretação da eco-
nomia, da sociedade e da história, chocou alguns dos historiadores de 
formação mais clássica e com menor contato com as ciências sociais, pro-
vocando o primeiro estremecimento e ruptura no grupo inicial de funda-
dores da CEHILA. O encontro trouxe entretanto, para CEHILA, novos cola-
boradores, como Otto Maduro, Ana María Bidegain e Pablo Richard que 
passou a coordenar o projeto de História da Teologia na América Latina 
e no Caribe.15 Faltou lastro teórico e serenidade para ir à fundo nas ques-
tões suscitadas no seminário de Porto Rico, tanto no sentido de acolher as 
contribuições do marxismo quanto de desvendar suas insuficiências para a 
análise histórica das sociedades latino-americanas e da igreja. No ambien-
te de repressão político-militar-religiosa que vigorava em bom número de 
países da América Latina, faltou clima para prosseguir com o debate e dar 
publicidade aos textos e atas deste seminário.

 I

Realizada no México, de 10 a 13 de outubro de 1984, a I Conferência 
buscou propositadamente estabelecer um confronto com as perspectivas 
metodológicas da historiografia européia e de outras correntes historiográ-
ficas na América Latina e no Caribe. Do encontro resultou um pequeno 
volume publicado em português sobre as questões metodológicas.16

Num resumo preparado para o catálogo da CEHILA, pode-se ler:

Os debates da I Conferência giraram ao redor dos seguintes pólos pro-
blemáticos ou questões colocadas em tensão entre dois extremos e cuja 

14 Para a análise de Dussel acerca do pobre como categoria hermenêutica, cf. DUSSEL, Intro-
ducción I/1, op. cit. pp. 24-27.

15 Deste projeto de História da Teologia, resultaram duas publicações: Pablo RICHARD (ed.), 
Materiales para una Historia de la Teologia en America Latina, CEHILA-DEI, San José, 1981 
e sua tradução portuguesa que agregou novos estudos e fez uma seleção dos anteriores, 
História da Teologia na América Latina, Ed. Paulinas, 1981, e um segundo volume: Pablo 
RICHARD (ed.), Raíces de la teología latinoamericana.: nuevos maeriales para la historia de 
la teologia, CEHILA-DEI, San José, 1985, seguido de sua tradução brasileira, que agrega novos 
estudos, sem publicar todos os da edição castelhana, Raízes da Teologia Latino-americana, 
São Paulo: Paulinas, 1988.

16 CEHILA, Para uma História da Igreja na América Latina: o debate metodológico, Petrópolis: 
Vozes,1986. As principais conferências da parte da manhã consagradas à metodologia fo-
ram também publicadas em castelhano no número 82 da Revista Cristianismo y Sociedad, 
(México - 1984).



 Congreso Continental de Teología 161

resolução ainda está longe de ser alcançada. A originalidade da CEHILA 
consistiu, talvez, em manter a tensão, sem resolvê-la apressadamente:

O primeiro polo problemático estabelece-se entre uma história da Igreja 
com visão conservadora e outra crítica, a partir do povo latino-americano 
e caribenho.

Face à corrente tradicionalista, antiliberal, conservadora, surgiu uma 
nova corrente historiográfica que opta, epistemologicamente, pelo povo 
oprimido, como lugar hermenêutico.

O segundo polo revela a tensão, no âmbito da Igreja Católica, entre uma 
autoridade não habituada a se ver analisada na história e o historiador 
que leva seu relato até o presente. Isto produz, evidentemente, conflitos, 
proibições e até perseguições, próprias de um estágio inicial, a partir do 
qual, a Igreja irá se acostumando à descrição e à análise históricas de suas 
próprias ações.

O terceiro pólo problemático deriva de uma visão ecumênica do cris-
tianismo. Esta exige a superação dos limites das Igrejas divididas entre 
si e uma leitura histórica que abrace o conjunto do fenômeno cristão na 
América Latina e no Caribe, lido com espírito ecumênico.

O quarto pólo resulta da tensão entre a história realizada por cientistas 
que respondem aos interesses “da comunidade acadêmica” - que podem 
ser crentes ou não - ou por cientistas de fé que respondem a interesses 
da “comunidade histórica” concreta das Igrejas. Os dois tipos de historia-
dores são cientistas, mas respondem a demandas e interesses diferentes.

O quinto pólo problemático deriva da diferença de opções entre uma 
história da igreja mais acadêmico-universitária e outra com significação 
mais pastoral e voltada para as massas. Destinatários acadêmicos ou po-
pulares acabam exigindo uma feitura do texto histórico, com metodolo-
gias profundamente diferentes.

O sexto pólo problemático emerge da tensão entre uma história “machis-
ta” e um feminismo histórico que descobre o lugar da mulher em todos os 
capítulos da História da Igreja, ainda que seja na condição de oprimida, 
que exige um tratamento particular e novo.

O oitavo e último pólo problemático estabelece-se entre um enfoque plu-
ridisciplinar de historiador, sociólogo, teólogo e o enfoque exclusivo de 
historiador de Igreja. 17

17 CEHILA, Catálogo de publicações, Petrópolis: Vozes, 1995, pp. 14-15.



162 José Oscar Beozzo

 

O Simpósio do Paraguai, realizado em Assunção nos dias 5, 6 e 7 de 
outubro de 199318 foi dedicado a uma releitura crítica dos nove tomos 
até então publicados da História Geral da Igreja na América Latina19 e do 
volume de síntese: “História Liberationis: 500 anos de História da Igreja 
na América Latina”.20 Apresentou-se, de um lado, a análise crítica da obra 
que apontou principalmente as lacunas existentes em vários tomos e a dis-
tância entre a proposta metodológica da CEHILA e sua realização prática21 
e, de outro, a discussão sobre a dimensão metodológica.

Enrique Dussel rememorou os três vértices em tensão ao interior da 
CEHILA: o social, que representa a realidade dos movimentos populares, 
dos pobres e dos excluídos; o religioso, objeto da investigação mas tam-
bém pertença a uma comunidade de fé, da parte dos seus membros e o 
científico, exercício rigoroso do método histórico científico na produção 
da história da igreja. Depois de examinar as diversas interseções possíveis 
entre os três vértices e a necessidade de cehila manter a fecunda vigência 
dos três vértices e de suas interseções, concluía Dussel: 

Creo que garantizado esto, es ahora posible abrirse con más confianza, 
ampliar el horizonte de estudio hacia el fenómeno histórico-religioso, 
con firme presencia en el mundo académico, hacia un incrementar la 
articulación con los movimientos populares, pero haciendo todo esto de 

18 cf. CEHILA, Boletim 47-48, outubro 1993 - março 1994, juntamente com o encarte: “Vinte 
Anos de Produção Historiográfica da CEHILA: Balanço Crítico”, inserido no mesmo Boletim. 

19 Os nove tomos da História geral até então publicados eram: I/1 Introducción General, Sa-
lamanca: Sigueme, 1983; II/1 Brasil (1500-1808), Petrópolis: Vozes / São Paulo: Paulinas, 
41992; II/2 Brasil (séc. XIX), Petrópolis: Vozes / São Paulo: Paulinas, 21992; V México, Sala-
manca: Sígueme / México: Paulinas, 1984; VI Centroamérica, Salamanca: Sígueme, 1985; VII 
Colombia-Venezuela, Salamanca: Sígueme, 1981; VIII Peru, Bolívia, Ecuador, Salamanca: 
Sígueme; 1987; IX Cono-sur, Salamanca: Sígueme, 1993; X Fronteras: A History of the Latin 
American Church in USA, since 1513, San Antonio: MACC, 1983.

20 Historia Liberationis: 500 anos de História da Igreja na América Latina, São Paulo: CEHI-
LA / Paulinas, 1992.

21 Moisés SANDOVAL, “Autocrítica de Hispanos en Estados Unidos”, in Encarte do Boletim 
CEHILA, 47-48, março 1994, pp. 33-37; José Aparecido GOMES MOREIRA, “La Iglesia Lati-
noamericana al norte del Rio Grande”, ibidem, pp. 37-44; Guillermo MELÉNDEZ, “Notas 
sobre el tomo VI de la História General: Centroamérica”, ibidem, pp. 26-28; Jaime PRIETO, 
“Algunas observaciones metodológicas de los artículos publicados por Wilton M. Nelson en 
el tomo VI: Centroamérica”, ibidem, pp. 29-30; Armando LAMPE, “Historia de las Iglesias en 
el Caribe: Nuevos Rumbos”, ibidem, pp. 48-54.



 Congreso Continental de Teología 163

tal manera orgánicamente, sin unilateralidad, a fin de la pobre institución 
e cehila conserve su unidad orgánica, su personalidad funcional.22

Eduardo Hoornaert centrou sua reflexão sobre a necessidade de se his-
toricizar o conceito de Igreja, com o qual veio trabalhando CEHILA, 
mostrando a presença de vários modelos subjacentes, de forma mais ou 
menos consciente, na obra “Historia Liberationis”: o “corporativista” uti-
lizada por grande número de autores; o “associativo” privilegiado por 
Jean Pierre Bastian na sua análise do protestantismo latino-americano, 
o da religião como “fascínio”, empregado por Max Salinas no seu es-
tudo dos cristianismos populares. Segundo Hoornaert, os cristianismos 
populares expressos nas devoções e as corporações religiosas forma-
riam entre si “… duas ‘comunidades lingüísticas’, dois mundos distin-
tos, que convivem na quotidianeidade, mas não se conhecem senão 
superficialmente”23. Isto pediria a instauração de um rigoroso discurso 
do método, para a abordagem das duas diferentes realidades e do campo 
de suas inter-relações e significações.

Max Salinas propôs que se radicalizasse o projeto de CEHILA quanto ao 
seu conteúdo, periodização e destinatários: 

Debemos estar atentos, más que a las oleadas de entusiasmos eclesiales 
[…], a la hermeneutica del pobre (grifo do próprio autor), las interpreta-
ciones cristianas hechas desde “abajo” y desde “fuera” de los sistemas 
dominantes (índios, negros, mestizos, obreros, mujeres, niños). Esto im-
plica una nueva búsqueda de fuentes. Viajeros, literatos, folkloristas y 
otros, deben ser leídos con bastante atención. No bastan las fuentes ecle-
siásticas. O mejor, debemos releerlas desde “abajo” y desde “fuera” de si 
mismas. Con los ojos y la mirada de los pobres. 24

Armando Lampe, tomando como horizonte o Caribe, expôs o quanto a re-
gião exige uma periodização própria, difícil de encaixar-se na que foi ela-
borada por CEHILA, a partir do continente; o quanto a escravidão africana 
e a diversidade religiosa estão no cerne do Caribe; o quanto os volumes da 
CEHILA estão vazados, no geral, numa linguagem seca e aborrecida, sem 
poesia, nem paixão e como se deveria avançar em direção a uma histórica 
crítica das igrejas, valendo-se amplamente do diálogo interdisciplinar.25

22 Enrique DUSSEL, “Tensiones que constituyen la personalidad funcional de CEHILA”, in Bole-
tim, p. 17. 

23 Eduardo HOORNAERT, “‘História Liberationis’: questões de método”, ibidem, pp. 18-25.

24 Max SALINAS, “CEHILA y la historia del cristianismo en América Latina veinte años después”, 
ibidem, pp. 31-33.

25 Armando LAMPE, “Historia de las iglesias en el Caribe: nuevos rumbos”, ibidem, pp. 48-54.



164 José Oscar Beozzo

Concluímos, com o estudo preparado por Paulo Suess e apresentado 
não no Paraguai, mas no Simpósio da CEHILA-Brasil, realizado em São 
Paulo, em setembro, um mês antes do seminário de Assunção. O encon-
tro de São Paulo tinha igualmente, por tema, o debate metodológico. 
Suess, tomando como pano de fundo, o discurso historiográfico cristão 
acerca dos povos indígenas e do “outro” em geral, apresenta uma crítica 
cerrada da história geral da CEHILA, propondo uma série de atitudes e 
tarefas para balizarem um reencontro com o projeto histórico do Outro, 
enquanto pobre:

1. O trabalho historiográfico não começa com a periodização do tempo 
a ser estudado, mas com a escolha de opções de fundo, o estudo das 
fontes e dos projetos históricos dos respectivos povos. Periodizações pre-
viamente estabelecidas são como óculos comprados antes da avaliação 
da miopia. As periodizações históricas e a compra de óculos exigem um 
prévio confronto com objetos reais. A periodização a posteriori não está 
em contradição com opções de base e lugares preferenciais previamente 
estabelecidos.

2. Antes da conquista, não há pré-história, mas história e etnohistória que 
é história no sentido pleno da palavra. Portanto, o início da história dos 
chamados povos latino-americanos não coincide com a conquista.

3. O tempo pré-cristão não é pré-história religiosa, mas historia religiosa, 
à qual o cristianismo se incorpora posteriormente. Uma “‘pré-história’ da 
história da Igreja latino-americana”26 revela uma visão eclesiocêntrica. A 
condição para uma história da Igreja pós-colonial é o reconhecimento 
salvífico da história profana e religiosa do Outro/pobre; as religiões ame-
ríndias e afro-americanas, também depois da chegada do cristianismo, 
não são idolatrias, mas caminhos específicos de salvação.

4. A historiografia solidária rejeita o evolucionismo histórico do “inferior 
ao superior” e do “atraso ao progresso”, do “pré” ao “pós”. Na lógica desta 
perspectiva evolucionista, estaria a seguinte seqüência: pré-história, histó-
ria, pós-história, fim da história ou recomeço com a pré-história. Deve-se 
rejeitar igualmente uma visão idealista de processos teleológicos da história 
que conduziriam o mundo e a Igreja a ser progressivamente mais evan-
gélicos. O Reino de Deus e as estruturas de pecado estão dialeticamente, 
embora não em pé de igualdade, presentes em cada tempo histórico.

5. Os mitos de um povo não são apenas codificações mortas de sua his-
tória, mas são em si históricos: contar o mito implica na sua atualização 
histórica.

26 Enrique DUSSEL, “Introducción General”, t. I/1, op. cit., p. 105.



 Congreso Continental de Teología 165

6. As culturas, como os mitos, têm sua racionalidade própria em que a 
sincronia e diacronia estão intimamente articuladas.

7. A história de um povo não começa com a escrita ou com sua alfabeti-
zação (neste caso, 25% da população brasileira, não teria história!).

8. A história universal não é uma metahistória com estatuto ontológico, 
nem a extensão de uma história particular (européia) sobre as demais, 
mas a confluência de múltiplas histórias particulares e projetos históricos 
dos povos. A história universal que requer a participação de todos os po-
vos, portanto, é uma construção de conjunto e do futuro.

9. A historiografia solidária e advocatória faz permanentemente passar 
seu saber (suas “fontes”) e prestígio profissional aos Outros/pobres que 
possam dar uma contribuição relevante ao projeto histórico de seus po-
vos. O diálogo permanente com o Outro/pobre é uma condição indis-
pensável da prática do historiador solidário que visa o protagonismo dos 
povos que apóia. A perspectiva de uma “história dos Outros escrita por 
eles”, faz parte do projeto mais amplo de sua autodeterminação.

10. A finalidade de uma história da Igreja latino-americana não é ar-
queológica, nem apologética, historicista ou futurológica. A historiografia 
não tenta descobrir o destino, a vocação ou o sentido escondidos, nesta 
história, para alguns (cristãos), mas mostrar a possibilidade do projeto de 
vida de todos.27

Depois desta crítica brotada mais do rigor racional e do espaço acadêmi-
co, seguiu-se outra vinda mais do horizonte da sensibilidade artística e 
do espaço popular. Tradicionalmente, a CEHILA-Popular tinha levantado 
duas questões relevantes e conflituosas no interior da CEHILA: a dos des-
tinatários finais da obra e a da linguagem a ser utilizada. Se esta era uma 
história a partir dos pobres, seus destinatários prioritários deveriam ser os 
próprios pobres e suas comunidades, devolvendo-lhes sua memória e a de 
seus maiores. Esta perspectiva levou a todo um esforço de traduzir em lin-
guagem popular a produção da CEHILA, pelo menos no Brasil, com alguns 
esforços semelhantes na Nicarágua e no México. Num passo posterior, a 
CEHILA-Popular esforçou-se por dotar as comunidades pobres de instru-
mentos para recuperar sua memória histórica e retransmiti-la através de 
linguagens alternativas da tradição popular: a literatura de cordel no nor-
deste brasileiro, produzida por poetas populares e cantadores de feiras e 
por artistas do desenho e da gravura. Domingos Sávio Menezes Carneiro, 
coordenador da CEHILA-Popular e ele mesmo artista plástico, levantou com 

27 Paulo SUESS, “História dos outros escrita por nós: apontamentos para uma autocrítica da 
historiografia do cristianismo na América Latina”, ibidem, pp. 2-14. Os dez pontos reprodu-
zidos encontram-se às pp. 12 e 13. 



166 José Oscar Beozzo

força a necessidade de se alcançar uma maior unidade entre conteúdos 
e métodos e de se valer da arte como instrumento de comunicação, mais 
facilmente decifrável pelo povo, pois trabalha com a sensibilidade e a to-
talidade e não apenas com conteúdos racionais. Domingos perguntava-se:

Como se relacionam conteúdo e método de expressão? Pensemos por 
exemplo num curso sobre Teologia da Libertação ministrado sob méto-
dos autoritários e antidemocráticos. O método está a serviço não [só] da 
clarificação do conteúdo, mas também de sua credibilidade. O conteúdo 
não pode prescindir do método. Esta relação, é claro, mereceria consi-
derações mais amplas. Em se tratando de expressão artística, as fronteiras 
entre método e conteúdo quase desaparecem. A expressão artística é mé-
todo, mas é também conteúdo, que se apresenta aos olhos, aos ouvidos 
e a todo o sentir humano. Enquanto conteúdo, também a arte deverá 
submeter-se a métodos, pois são inúmeros os modos de cantar, dançar, 
pintar ou fazer teatro.28

Domingos resumiu a experiência do grupo dos Artistas da Caminhada, 
muitos dos quais se iniciaram nos trabalhos da CEHILA-Popular e se desen-
volveram nos Cursos de Verão do CESEP em quatro pontos:

 A arte na caminhada desfaz a distância entre o público e o artista. Há 
uma invasão mútua de espaços.

 A arte na caminhada quebra o rigor dos condicionamentos acadêmi-
cos e se apresenta com muita liberdade, reinventando técnicas, adaptan-
do-se a situações novas e a limitações materiais, extraindo do quase nada 
a beleza.

 Nas experiências de oficina se vem possibilitando a “artistificação” de 
todos quantos se proponham descobrir ou exercitar certas habilidades.

 A arte na caminhada não apresenta apenas a palavra (idéia) pronta, 
acabada, mas cria na mente o espaço lógico para uma estruturação ínti-
ma e pessoal da palavra.29

 II  

confronto metodológico e explosão das mulheres

A II Conferência Geral convocada por CEHILA e co-auspiciada pela Pon-
tifícia Universidade Católica (PUC) de São Paulo, e por cerca de quarenta 

28 Domingos Sávio Menezes CARNEIRO, “Uma alternativa popular para a CEHILA: brevíssima 
história da comunicação”, ibidem, p. 46.

29 ibidem, p. 46.



 Congreso Continental de Teología 167

outras instituições acadêmicas e de pesquisa, realizou-se de 25 a 28 de 
julho de 1995. Foi um evento complexo, destinado a dar um balanço 
dos últimos cinqüenta anos da História da Igreja na América Latina e no 
Caribe (1945-1995). A questão metodológica permeou muitas das qua-
torze sessões de trabalho em que se dividiram os quase quinhentos parti-
cipantes. Consagrou-se, entretanto, o período inicial de cada manhã, no 
grande plenário, ao tema metodológico que ganhou uma edição prévia 
das conferências ali apresentadas, num volume coordenado por Eduardo 
Hoornaert.30

Eduardo busca estabelecer um paralelo entre as questões chaves para 
a historiografia dos primeiros séculos cristãos e os problemas metodoló-
gicos que enfrenta a CEHILA na América Latina quanto à conceituação do 
cristianismo, da igreja, do sincretismo religioso.31

Enrique Dussel propôs-se a reatualizar os critérios metodológicos da 
CEHILA no debate dos anos noventa, em torno à globalização e exclusão.32

Läennec Hurbon retoma os desafios metodológicos, à raiz da hege-
monia do processo escravista na formação social caribenha.33

Pierre Sanchis se interroga sobre a compreensão do fenômeno religio-
so face à sua crescente diversificação e autonomização frente às igrejas. 
Ao se escrever história das instituições, não se estaria perdendo o essencial 
do que está acontecendo atualmente?34

Paulo Siepierski oferece uma instigante compreensão crítica das pers-
pectivas colocadas em debate, a partir do olhar independente de um his-
toriador protestante.35

Fernandes Torres Londoño, apresentando um balanço da produção 
historiográfica latino-americana em torno da história da igreja, conclui 
enfatizando a necessidade de uma aproximação entre a investigação de 
cunho mais militante e a pesquisa universitária:

30 Eduardo HOORNAERT, História da Igreja na América Latina e no Caribe: 1945-1995: o deba-
te metodológico, Petrópolis: CEHILA / Vozes, 1995.

31 Eduardo HOORNAERT, “As Igrejas Cristãs no campo religioso latino-americano e caribenho: 
deslizamentos, apreensões, compromissos”, in HOORNAERT, História da Igreja…, op. cit, 
pp. 17-38.

32 Enrique DUSSEL, “Sistema-mundo, dominação e exclusão: apontamentos sobre a história do 
fenômeno religioso no processo de globalização da América Latina”, ibidem, 39-80.

33 Läennec HURBON, “Evangelização do Caribe”, ibidem, pp. 141-160. 

34 Pierre SANCHIS, “O campo religioso será ainda hoje o campo das religiões?”, ibidem, pp. 
81-141.

35 Paulo SIEPIERSKI, “(Re) (des)cobrindo o fenômeno religioso na América Latina”, ibidem, pp. 
161-190.



168 José Oscar Beozzo

Teríamos assim, pela frente, a tarefa de escrever uma história que concilie 
o horizonte hermenêutico com a metodologia científica, sem sacrificar 
um ou outro e evitando o perigo de que uma história postulada como 
científica se transforme simplesmente em curiosidade acadêmica. Para 
este propósito, cremos que seria importante retomar a discussão em torno 
da utilização do conceito de cristandade e da proposta da história a partir 
dos pobres. […] Diversas utilizações do conceito cristandade deixaram 
de fora as dimensões culturais, enfatizando a relação Igreja-Estado e par-
ticularmente, a atuação do clero. Por sua vez, a discussão em torno do 
pobre como figura para recuperar a história da Igreja na América Lati-
na deve beneficiar-se das discussões atualmente adiantadas em torno de 
classes sociais, gênero, raça.

Sem desconsiderar os aspectos institucionais, é importante também que 
passemos a compreender o funcionamento, durante o longo prazo [a 
“longue durée” de Braudel] do catolicismo e das crenças religiosas no 
continente, sejam cristãs ou não. Para isto, teremos que adotar novos 
caminhos metodológicos e recorrer a fontes que não reflitam unicamente 
os interesses institucionais, como podem ser os diferentes registros da 
religiosidade popular. Para consegui-lo o desenvolvimento de trabalhos 
em áreas de “fronteira cultural”, onde confluem várias religiões e Igrejas, 
como o Caribe, é muito importante.

Evidentemente, horizontes cada vez mais complexos estão sendo abertos 
pelas pesquisas que obviamente incomodarão setores da Igreja e historia-
dores, como a situação da mulher na Igreja e tudo o que tem a ver com 
a sexualidade.36 Não podemos responder a isto com respostas fáceis ou 
evasivas. Um diálogo contínuo com as ciências sociais e as novas propos-
tas do conhecimento, quando são utilizadas pelos historiadores da Igreja, 
podem levá-los bem longe. Novas perguntas se levantam, novos atores 
aparecem em cena, [surgem] novas formas de ler os documentos e olhar 
e interpretar os processos.37

36 Para uma visão geral da América Latina, ver Asunción LAVRIN (org.), Sexualidad y matri-
monio en América Hispánica, México: Grijalbo, 1991. Para o Brasil, Maria Luiza MARCÍLIO 
(org.), Família, mulher, sexualidade e Igreja na História do Brasil, São Paulo: Loyola, 1993 e 
Maria José Rosado NUNES, “Women, family and Catholicism in Brazil: The issue of power”, 
in J. PANKHURST e S. HOUSEKNECHT, Religion and Social Change in Diverse Societies, mi-
meo.

37 Fernando TORRES LONDOÑO, “Produção historiográfica sobre a Igreja da América Latina, 
nos últimos cinqüenta anos”, in Eduardo HOORNAERT, (org.), História da Igreja na América 
Latina e no Caribe - 1945-1995: o debate metodológico, São Paulo: CEHILA / Petrópolis: Vo-
zes, 1995, pp. 208-209.



 Congreso Continental de Teología 169

Foi justamente neste ponto da mulher e de sua participação que a II Con-
ferência, que dedicava ao tema uma de suas sessões38, conheceu um mo-
mento de perplexidade e de manifestação pública das mulheres ali pre-
sentes. Na sessão do último dia, as mulheres participantes da conferência 
subiram ao palco do salão do TUCA (Teatro da Universidade Católica), 
tomaram o microfone e leram um manifesto em que expunham sua soli-
dariedade em relação à teóloga, Ir. Ivone Gebara, recentemente silenciada 
pelas autoridades do Vaticano, protestavam pela ausência de mulheres 
entre os preletores das grandes conferencias das manhãs e entre os co-
ordenadores da mesa dos trabalhos. Finda a leitura, entoaram um canto 
e distribuíram flores à coordenação da mesa. Foi uma forma pública de 
por de manifesto o lugar ainda secundário que a mulher tem ocupado na 
historiografia da Igreja e, sobretudo, a ausência de uma firme perspectiva 
teórica de gênero, na orientação das pesquisas da CEHILA, em que pesem 
os esforços já realizados.39

38 Os trabalhos desta sessão, acabam de ser publicados em Ana María BIDEGAIN, Mulheres: au-
tonomia e contrôle religioso na América Latina, tomo IV da coleção Cristianismo na América 
Latina e no Caribe - História, Debates, Perspectivas, Petrópolis: CEHILA / Vozes, 1996.

39 Em 1983, CEHILA já havia, em San Antonio, Texas, consagrado ao tema da mulher um simpó-
sio, cujas contribuições foram recolhidas no volume: Maria Luiza MARCÍLIO (org.), A mulher 
pobre na História da Igreja Latino-Americana, São Paulo: Paulinas, 1984. Nos estudos sobre 
a vida religiosa, diversos trabalhos foram dedicados à vida religiosa feminina, notadamente: 
Maria Valéria REZENDE e Riolando AZZI, “A vida religiosa feminina no Brasil colonial”, in 
Riolando AZZI (org.), A vida religiosa no Brasil: enfoques históricos, São Paulo: Paulinas, 
1983, pp. 24-60. No mesmo tomo, veja, Eduardo HOORNAERT, “De Beatas a Freiras: Evolu-
ção Histórica do recolhimento da Glória de Recife”, pp. 61-73; João SANTOS, “A primeira 
fundação religiosa feminina na Amazônia”, pp. 198-213. No volume seguinte, Riolando 
AZZI e José Oscar BEOZZO (orgs.), Os religiosos no Brasil: enfoques históricos, São Paulo: 
CEHILA-Paulinas, 1986, veja os seguintes artigos de Riolando AZZI, “Os dominicanos no 
Brasil, durante a época imperial”, em particular o cap. 3: “As Irmãs Dominicanas do SS. Ro-
sário”, pp. 9-25; “As irmãzinhas da Imaculada Conceição”, pp. 26-45; “As Filhas de Maria 
Auxiliadora no Brasil”, pp. 46-63 e de Martin DREHER, “Vida religiosa consagrada no pro-
testantismo Brasileiro”, pp. 178-187; Maria José F. Rosado NUNES, “Prática político-religiosa 
das congregações femininas no Brasil: uma abordagem histórico-social”, pp. 188-218. Ve-
ja-se em Pablo RICHARD, Raízes da Teologia Latino-Americana, São Paulo: CEHILA / Paulinas, 
1987, o artigo de Virgilio ELIZONDO, “A Virgem de Guadalupe como símbolo cultural”, pp. 
392-401. Consulte-se também o simpósio realizado pela CEHILA-Brasil em conjunto com a 
Universidade de São Paulo e publicado por Maria Luiza MARCÍLIO (org.), Família, mulher, 
sexualidade e Igreja na história do Brasil, São Paulo: Loyola, 1993. Em 1995, a CEHILA-Brasil 
consagrou um simpósio sobre novas questões metodológicos, incluíndo a perspectiva de 
gênero. Veja, Maria Izilda S. de MATTOS, “Gênero: trajetória, desafios e perspectivas na his-
toriografia contemporânea”, in Boletim CEHILA 50, set. 1994-maio 1995, pp. 22-29.



170 José Oscar Beozzo

A CEHILA consagrou também um espaço para a questão metodológica em 
cada um dos 23 simpósios por ela realizados entre 1973 e 1996. O tema, 
local, data e publicações derivadas de cada simpósio são remetidos à nota 
de rodapé, por questões de espaço.40

40 Simpósios: I. Para uma História da Igreja na América Latina - 3 a 7 de janeiro de 1973, Quito, 
Equador: CEHILA, Para una historia de la Iglesia en América Latina, Barcelona: Nova Terra, 
1975, 282 pp.;

 II. Bartolomeu de las Casas (1474-1566) - 9 a 12 de julho de 1974, San Cristobal de las Ca-
sas, Chiapas, México: CEHILA, Bartolomé de las Casas (1474-1974) y la historia de la Iglesia 
en América Latina, Barcelona: Nova Terra, 1976, 298 pp.;

 III. A Evangelização na América Latina - 26 a 31 de outubro de 2975, São Domingos, Re-
pública Dominicana: CEHILA, Para una historia de la evangelización en América Latina, 
Barcelona: Nova Terra, 1977, 324 pp.;

 IV. Problemática do Protestantismo Latino-americano no século XX - Comemoração do LX 
aniversário do Congresso do Panamá de 1916 - 13 a 17 de dezembro de 1976, Panamá, 
Panamá;

 V. História da Religiosidade Popular na América Latina - 3 a 8 de dezembro de 1976, Sal-
vador, BA, Brasil: Religiosidade popular na América Latina, número completo da Revista 
Vozes, Petrópolis, LXXIII, 4, 1979;

 VI. Medellín: Seu significado Histórico (1968-1978) - 28 de julho a 2 de agosto de 1978, 
Melgar, Colômbia: CEHILA, La Iglesia latinoamericana de Medellín a Puebla, co-edição CEHI-
LA-CODECAL, Bogotá, 1979;

 VII. Metodologia da História da Igreja na América Latina - 23 de julho a 1 de agosto de 1979 
San Juan, Puerto Rico;

 VIII. História da Teologia na América Latina - 19 a 26 de julho de 1980, Lima, Peru: CEHILA, 
Materiales para una historia de la teología en América Latina, San José: DEI-CEHILA, 1981, 
456 pp.; tradução portuguesa: CEHILA, História da teologia na América Latina, São Paulo: 
Paulinas, 1981, 196 pp. Em 1985 foi publicado o segundo volume sobre o mesmo tema, sob 
a direção de Pablo RICHARD: Raíces de la teologia latinoamericana, San José: DEI-CEHILA,  
456 pp. Uma edição portuguesa, com o mesmo título, foi publicada por Edições Paulinas, 
São Paulo, 1988, 460 pp.;

 IX. Das Reduções as Lutas indígenas atuais - 25 a 27 de julho de 1981, Manaus, Brasil: CEHI-
LA: Das reduções latino-americanas às lutas indígenas atuais, Paulinas, 1982, 258 pp.;

 X. A Presença dos Negros na História da América Latina e na Caribe - 25 a 28 de agosto de 
1982, Tunapuna, Trinidad: CEHILA, Escravidão negra e história da Igreja na América Latina e 
no Caribe, Vozes / CEHILA, 1987, 237 pp.;

 XI. A Mulher Pobre na História da Igreja na América Latina -12 a 15 de outubro de 1983, 
San Antonio, Texas, EUA: Maria Luiza MARCÍLIO (org.), A mulher pobre na história da Igreja 
latino-americana, São Paulo: Paulinas, 1984, 216 pp.;

 XII. I Conferência Geral: México: Para um História da Igreja na América Latina: o debate 
metodológico, Petrópolis: CEHILA-Vozes, 1986. Cf. também o número 82 de Cristianismo y 
Sociedad, México, 1984;

 XIII. A Classe Operária na História da Igreja da América Latina - 15 a 17 de julho de 1986, 
São Paulo, Brasil: Revista Christus 603-604, março-abril 1987, e na Revista Mexicana de So-
ciología 3, 1987, com trabalhos de Enrique DUSSEL, Manuel CEBALLOS, Jean-Pierre BASTIAN, 
José A. G. MOREIRA, Maximiliano SALINAS, Moisés SANDOVAL, entre outros.



 Congreso Continental de Teología 171

Podemos agrupar o debate metodológico em torno a alguns grandes  
eixos que predominaram por um determinado período ou marcaram, par-
ticularmente, um dos simpósios. Indicamos, para facilidade do leitor, o 
local da realização e, entre parênteses o número de ordem do simpósio.

1. O eixo estritamente metodológico do qual já tratamos na anterior seção 
e que foi a tônica dos simpósios de Quito - Equador (I), Porto Rico (VII), I 
Conferência - México (XII), Assunção - Paraguai (XX), II Conferência - São 
Paulo (XXII) Guatemala (XXIII)

2. O eixo eclesiológico: Quito - Equador (I); Chiapas - México (II), Santo Do-
mingo (III), Melgar - Colômbia (VI); I Conferência - México (XII), Assunção 
- Paraguai (XX), Guatemala (XXIII)

3. O eixo dos atores sócio-eclesiais em que se perseguiu uma melhor com-
preensão acerca da formação e atuação dos pobres em seus grupos, cama-
das ou classes sociais enquanto indígenas, Manaus - Brasil (IX); escravos 

 XIV. Campesinato, Terra e Igreja - 29 a 31 de julho de 1987, La Paz, Bolívia - Cristianismo 
e Sociedad 96 (1988) publicou algumas conferências, entre elas de Margarita DURÁN, Fran-
cisco PIFARRÉ, Roe H. MAE;

 XV. A imigração e Religião na América Latina (1848-1930)  - 14 a 16 de julho de 1988, 
Buenos Aires, Argentina. Alguns dos trabalhos foram publicados pela Revista Estudios Migra-
torios Latinoamericanos, CEMLA, Buenos Aires, (5)14, abril 1990, e em livro no Brasil, Martin 
DREHER (org.) Imigrações e História da Igreja no Brasil, Aparecida:  CEHILA / Santuário, 1993;

 XVI. Sentido Histórico do 500o Aniversário (1492-1992) - 11 a 13 de outubro de 1989, Santo 
Domingo, República Dominicana: Gillermo MELÉNDEZ (ed.), Sentido histórico do V Cente-
nário (1492-1992), San José: CEHILA / DEI, 1992, 214 pp.;

 XVII. 500 - Cristandade e produção do Bárbaro - agosto de 1990, Bogotá, Colômbia;
 XVIII. 500 Anos do Cristianismo na América Latina - 1991, Santiago, Chile;
 XIX. El Pobre, Protagonista de la História: Indios, Negros y Mestizos en los 500 Años - 3 a 

5 de outubro de 1992, La Habana, Cuba: Jacobo GUIRIBITEY, Los olvidados de la Historia, 
Cuba, La Habana: CEHILA, 1996.

 XX - Vinte Anos de Produção Historiográfica de CEHILA: Balanço Crítico - 5 a 8 de outubro de 
1993, Assunção, Paraguai: Boletim CEHILA, 47-48, março 1994;

 XXI - Igrejas, Sociedade e Culturas na América Latina e no Caribe - 22 a 24 de agosto de 
1994, Lima - Peru;

 XXII - II Conferência Geral da História da Igreja na América Latina e no Caribe. Balanço 
1945-1995: Eduardo HOORNAERT, História da Igreja na América Latina e no Caribe (1945-
1995): o debate Metodológico, CEHILA / Vozes, 1995. Os textos apresentados nas demais 
sessões estão sendo publicados na Coleção em onze tomos: Cristianismo na América Latina 
e no Caribe: História, Debates, Perspectivas, pela Editora Vozes. Já foi publicado o volume 
relativo às mulheres: Ana Maria BIDEGAIN, Mulheres, autonomia e controle religioso na 
América Latina, Petrópolis: CEHILA / Vozes, 1996;

 XXIII - Pluralismo y Diversidad Religiosa en America Latina y el Caribe - 23 a 25 de julho de 
1996, Guatemala, Guatemala.



172 José Oscar Beozzo

africanos41, Tunapuna - Trinidad-Tobago (X); mulheres, San Antonio- Es-
tados Unidos (XI) e II Conferência, São Paulo - Brasil (XXII)); operários, São 
Paulo -Brasil (XIII); camponeses, La Paz - Bolívia (XIV); imigrantes, Buenos 
Aires - Argentina (XV). Esta perspectiva do pobre, foi retomada de maneira 
mais global, acentuando-se a perspectiva antropológica e o ângulo das 
culturas, no simpósio de La Habana - Cuba (XIX): os pobres, protagonistas 
da história: índios, negros e mestiços. Já anteriormente se havia toma-
do os pobres enquanto produtores de seu próprio universo religioso no 
Simpósio de Salvador - Brasil (V): História da Religiosidade Popular na 
América Latina.

4. O eixo dos 500 anos, com o propósito de se romper a leitura dominan-
te, a partir da Europa e dos colonizadores, reintroduziu a perspectiva 
da longa duração na história do continente, não restrita aos últimos qui 
nhentos anos. Buscou também a releitura dos eventos, a partir dos povos 
indígenas e de suas lutas antigas e atuais. Sob este ângulo, conquista-
-evangelização-colonização ganharam significados plurais e contraditó-
rios: Santo Domingo - Santo Domingo (XVI); Bogotá - Colômbia (XVII); 
Santiago - Chile (XVIII)

5. O eixo do ecumenismo/protestantismo: Quito - Equador (I), Santo Do-
mingo (III), Panamá (IV), México (I Conferencia), Assunção - Paraguai (XX), 
São Paulo - II Conferência (XXII), Guatemala (XXIII). De modo crescente, a 
área protestante veio patrocinando encontros e simpósios, onde o debate 
metodológico esteve sempre vivo:

 São Leopoldo - Brasil (1986)42: Liberais, Protestantes e 
maçons: sociedade de idéias e modernidade na América 
Latina - século XIX

 Cartagena - Colômbia (1994)43: Protestantismo y política en 
America Latina y el Caribe.

A partir da crescente consciência das raízes pluralistas do campo religioso 
latino-americano, no qual confluíram milhares de religiões dos diferen-
tes povos indígenas, além dos vários cristianismos, das religiões africanas 

41 Sobre a escravidão, sob o ângulo metodológico, veja, José Oscar BEOZZO, “As América ne-
gras e a História da Igreja: questões metodológicas”, in Escravidão negra e história da Igreja 
na América Latina e no Caribe, Vozes / CEHILA, 1987, pp. 27-64.

42 Jean Pierre BASTIAN (comp.), Protestantes, liberales y francmasones: sociedades de ideas y 
modernidad en América Latina, siglo XIX, CEHILA, Mexico: Fondo de Cultura Economica, 
1990.

43 Tomás S. GUTIÉRREZ, (comp.), Protestantismo y política en America Latina y el Caribe: entre 
la Sociedad Civil y el Estado, CEHILA, Lima, 1996.



 Congreso Continental de Teología 173

vindas com os escravos e das religiões trazidas por imigrantes europeus e 
asiáticos e da explosão religiosa atual com os pentecostalismos e novos 
movimentos religiosos, cresceu o debate em torno ao pluralismo religioso. 
Do mesmo modo, o tema do ecumenismo vem sendo ampliado para o do 
macro-ecumenismo, capaz de dar conta da diversidade religiosa atual e 
da necessidade de um diálogo muito mais complexo e abrangente (Para-
guai XX, São Paulo - II Conferência (XXII), Guatemala (XXIII).

História da cehila e da Cambrigde University: 

Concluindo esta revisão dos principais tópicos do debate metodológico, é 
elucidativo comparar o projeto da CEHILA, com o empreendimento quase 
simultâneo da Cambridge University, ambos dedicados a escrever uma 
História da América Latina.

Colocando à parte a diferença de propósitos que animaram as duas 
empresas é instrutivo examinar suas convergências e diferenças: a Cam-
bridge mais interessada numa história geral, com forte ênfase no econô-
mico-político-social, mas dedicando uma importante seção à história da 
igreja e a CEHILA dedicada à história da igreja, sem descuidar do contexto 
econômico-político e social.

Entre as convergências, podemos assinalar:

 a proximidade das datas, para o início e o término do empreendimento: 
ambas começam na década de setenta (1973, para a CEHILA e 1974, para 
a Cambridge) e o estão concluindo na década dos noventa;

 a intuição semelhante, de que os tempos estavam maduros para tal tarefa 
e que havia não só novos estudos e pesquisas em curso, mas também a 
expectativa por uma visão sintética do conjunto;

 opção por uma história discutida e produzida coletivamente, com pressu-
postos comuns e arcabouço metodológico definido;

 decisão de chegar até a época contemporânea, dando maior peso aos 
séculos XIX e XX;

 determinação em privilegiar as estruturas internas do continente, sem ne-
gar sua inserção no sistema capitalista mundial.44 A CEHILA igualmente 

44 “While recognizing the decisive impact on Latin America of external forces, of developments 
within what is now called the capitalist world system, and the fundamental importance of its 
economic, political and cultural ties first with Spain and Portugal, then with Britain, France 
and, to a lesser extent, Western Europe as a whole, and finally with the United States, the 



174 José Oscar Beozzo

escolheu privilegiar um olhar a partir da América Latina, fazendo apelo 
a historiadores nativos ou não, mas vivendo e trabalhando no continente 
e buscar as causas da evolução religiosa do continente na sua evolução 
interna e na maneira como acolheu, rejeitou e selecionou os impulsos 
vindos do exterior;

 decisão de consagrar ao Brasil o espaço que, normalmente, não encon-
trava nas histórias do continente.45 Estas privilegiavam a área de colo-
nização hispana, tomando a parte pelo todo, com dois esquecimentos 
notáveis: Brasil e Caribe. CEHILA acabou reservando dois tomos para o 
Brasil (o II e III da História Geral) e um para o Caribe (o IV).

Entre as diferenças podemos assinalar:

 Na história da Cambridge, a responsabilidade do empreendimento coube 
à esta Universidade, com longa tradição na produção de histórias gerais46

 Na da CEHILA, não havia esse respaldo, optando-se pela constituição de 
uma comissão de historiadores e pesquisadores, “juridicamente autô-
noma, academicamente livre”47 e que iniciou um trabalho pioneiro. No 
prefácio aos volumes I e II da Cambridge History, Leslie Bethel, o editor, 
assinala o trabalho em curso por parte da CEHILA.48

emphasis fo the History will be upon the evolution of internal structures”. (O grifo é nosso). 
Leslie APUD BETHEL, op. cit., p. XV.

45 “In view of its size, population and distinctive history, Brazil, which has often been neglec-
ted in general histories of Latin America, written for the most part by Spanish Americans or 
Spanish American Specialists, will here receive the attention it deserves. The editor of the 
History is himself, above all, a specialist on Brazil”, APUD BETHEL, ibidem, p. XV.

46 The Cambridge Modern History, planejada por Lord ACTON e publicada em 16 volumes, 
entre 1902 e 1912; The Cambridge Ancient History, The Cambridge Medieval History. Foi 
publicada recentemente a New Cambridge Modern History, em 14 volumes e a The Cam-
bridge Economic History of Europe e encontra-se em curso de publicação as histórias do 
Islão, do Irã, da África, da China, do Judaismo e do Japão. Cf. Leslie BETHEL, (ed.), “General 
Preface”, in The Cambridge History of Latin America: Colonial Latin America, vol. I, Cam-
bridge University Press, 1984, pp. XIII-XV.

47 Enrique DUSSEL, Historia general de la Iglesia en America Latina: introducción general, t. I/1, 
Salamanca: Sígueme, 1983, p. 11.

48 “The volume concludes with two chapters on the Catholic Church in colonial Latin America, 
but the reader is also referred to the Historia General de la Iglesia en America Latina which is 
being published in eleven volumes by CEHILA (Comisión de Estudios de Historia de la Iglesia 
en Latinoamérica) under the general direction of Enrique Dussel”. Leslie BETHEL, “Preface to 
volumes I and II”, op. cit., p. XIX.



 Congreso Continental de Teología 175

 A Cambridge, na sua periodização, consagra a primeira parte ao estudo 
da América indígena nos albores da conquista49.

 Embora Enrique Dussel na sua introdução geral dedique amplo espaço 
ao que denomina “A pré-história religiosa latino-americana”50, esta refe-
rência metodológica da maior importância, não é tomada em conta nos 
volumes das diferentes áreas, cuja primeira parte inicia-se sempre pela 
“Cristandade latino-americana”.

 Uma clara consciência desta lacuna emergiu quando dos debates em tor-
no aos 500 anos da conquista da América (1492-1592). Neste momento, 
CEHILA publicou, a pedido da Editora Burns and Oates, um volume sin-
tético de História da Igreja na América Latina e no Caribe, cuja primeiro 
capítulo aborda justamente as religiões ameríndias.51 Esse cuidado já ha-
via estado presente na obra de Hans-Jürgen Prien, “La Historia del Cristia-
nismo en America Latina”.52 Ao começar pela “cristandade americana”, a 
história geral da CEHILA acabou laborando no erro que queria combater, o 
de uma história na perspectiva dos vencedores e conquistadores. Deixou 
de tomar o cristianismo como um capítulo, ademais recente, na longa 
história religiosa e espiritual dos povos nativos da América.

 Quanto à abrangência da história, a Cambridge escolheu privilegiar as 
áreas onde se fala atualmente português e castelhano, ao sul os Esta-
dos Unidos, deixando de lado todas as ilhas do Caribe com exceção de 
Cuba, Porto Rico, República Dominicana e Haiti, excluindo igualmente 

49 Cf. Part One - America on the eve of the conquest, com um capítulo dedicado à meso-
-américa antes de 1519 (pp. 3-36), outro aos índios do Caribe e do círculo circum-caribenho 
(pp. 37-58), um terceiro às sociedades andinas antes de 1532 (pp. 59-90), um quarto às 
populações indígenas da parte meridional da América do Sul (pp. 91-118) e um quinto aos 
índios do Brasil, em 1500 (pp. 119-143), concluindo com uma nota do editor (pp. 141-146), 
ibidem, pp. 3-146.

50 “La prehistoria religosa latinoamericana”, in Enrique DUSSEL, t. I/1, op. cit., pp. 103-156.

51 Juan SCHOBINGER, “The American Religions”, in Enrique DUSSEL (ed.), The Church in Latina 
America - 1492-1992, Nova York: Burns & Oates, Tunbridge Wells / Orbis Books, Maryknoll, 
1992, pp. 23-42. Esse volume foi também, com pequenas variantes e acréscimos, inclusive 
na bibliografia, publicado igualmente na Itália, La Chiesa in America Latina: Il rovescio della 
Storia, Assise: Cittadella Editrice, 1992; no Brasil, Historia Liberationis: 500 anos de História 
da Igreja na América Latina, CEHILA, São Paulo: Paulinas, 1992 e na Costa Rica em co-edição 
entre o DEI de San José e Sociedad San Pablo de Bogotá, Resistencia y Esperanza - Historia 
del Pueblo Cristiano en America Latina y el Caribe, San José: DEI, 1995.

52 Cf. a primeira parte: “I - Origines etnicos, culturales y religiosos de America Latina” que 
aborda, no primeiro capítulo, os primeiros povoadores do Novo Mundo e, no segundo, 
o choque entre as civilizações ibérica e ameríndia, in Hans-Jürgen PRIEN, La Historia del 
cristianismo en America Latina, Salamanca (España): Sigueme / São Leopoldo (Brasil): Editora 
Sinodal, 1985, pp. 25-72.



176 José Oscar Beozzo

as Guianas e os territórios hoje dos Estados Unidos e que, no passado, 
pertenceram à Espanha e ao México.53

 A CEHILA, ao invés, fez do Caribe uma área, abrangendo o processo reli-
gioso tanto nas ilhas colonizadas pela Espanha, quanto nas que sofreram 
a colonização inglesa, francesa, holandesa, dinamarquesa (Ilhas Virgens) 
ou posteriormente ocupação norte-americana (Porto Rico, Ilhas Virgens). 
Fez também dos latino-americanos e caribenhos nos Estados Unidos, 
uma área a mais, dedicando todo o tomo X a estes cristãos. A CEHILA 
decidiu ainda consagrar um XI tomo, ao cristianismo africano e asiático 
contemporâneo ao latino-americano por sua implantação e pelos laços 
que uniram estas cristandades coloniais, implantadas igualmente por Por-
tugal (Angola, Moçambique, Guiné-Bissau, Goa, Macau) e por Espanha 
(Filipinas). O projeto não foi adiante por uma série de dificuldades, mas a 
idéia germinou no sentido de empreender, no quadro da EATWOT (Ecu-
menical Association of Third World Theologians), uma História da Igreja 
no Terceiro Mundo, com um volume para a América Latina, já editado, 
outro para a Ásia e outro para a África.

 Entre privilegiar cortes a partir do espaço ou do tempo, a Cambridge 
History optou por este último, programando uma história por períodos. 
Não deixou, entretanto, de consagrar capítulos a uma determinada área 
e mesmo a desenvolver determinados aspectos em torno a núcleos te-
máticos.54

 A CEHILA, confrontada com a alternativa, inclinou-se por organizar os 
tomos por áreas e não por períodos, lamentando num certo sentido a de-
cisão, como se fosse apenas uma primeira etapa, para se produzir então 
uma história por períodos. Enrique Dussel, no tomo introdutório, fere a 
questão, ao dizer que sua síntese introdutória era uma entrada às diversas 
épocas e períodos dos demais tomos, acrescentando: “Sin embargo, por 
tener ante los ojos el material de los tomos restantes, cumple igualmente 

53 “Latin America is taken to comprise the predominantly Spanish - and Portuguese - speaking 
areas of continental America south of the United States - Mexico, Central America and South 
America - together with the Spanisch-speaking Caribbean - Cuba, Puerto Rico, The Domi-
nican Republic - and, by convention, Haiti. (The vast territories in North America lost to 
the United States by treaty and by war, first by Spain, then by Mexico, during the first half 
of the nineteenth century are for the most part excluded. Neither the British, French and 
Dutch Caribbean islands nor the Guianas are included even though Jamaica and Trinidad, 
for example, have early Hispanic antecedents and are now members of the Organisation fo 
American States)”, BETHEL, op. cit., p. XIV.

54 A decisão foi de publicar os volumes em ordem cronológica. Ademais “Each volume or set 
of volumes examines a period in the economic, social, political, intelectual and cultural 
history of Latin America”, ibidem, pp. XIV e XV.



 Congreso Continental de Teología 177

el papel de ‘puente’ hacia el proyecto posterior de CEHILA de una historia 
por épocas y períodos, y no ya por áreas como en este caso.55” Esse pro-
jeto posterior acabou se concretizando, na prática, no tomo sintético pro-
duzido para os 500 anos56. Ele combina de fato, três perspectivas distintas 
e complementares, através de cada uma das partes em que se divide: a 
primeira, um estudo cronológico, por períodos; a segunda, um estudo por 
regiões e a terceira, uma série de estudos de temas relevantes, ao longo 
da história latino-americana.

Por último, gostaríamos de assinalar que, em mais de um ponto, acaba-
ram confluindo os dois empreendimentos, o da Cambridge History e o 
da CEHILA, que foram se desenrolando ao mesmo tempo, com pessoas da 
CEHILA, sendo convidadas para escrever as seções consagradas à História 
da Igreja, nos vários períodos e volumes da Cambridge History.57

55 DUSSEL, Introducción, t.I/1, o. cit., p. 12

56 Enrique DUSSEL (ed.), The Church in Latina America - 1492-1992, Nova York: Burns & Oa-
tes, Tunbridge Wells / Orbis Books, Maryknoll, 1992: Part One - Chronological Survey (pp. 
23-182); Part Two - Regional Survey (pp. 183-312); Part Three - Some Special Subjects (pp. 
313-454); Sources and Bibliography (455-486).

57 No volume I da Cambridge History, a parte terceira, sobre a Igreja na América, foi escrita 
por Josep M. BARNADAS, de Cochabamba, Bolívia, “The Catholic Church in colonial Spa-
nish America”, pp. 511-540 e por Eduardo HOORNAERT, Fortaleza, Brasil, “The Catholic 
Church in colonial Brazil”, pp. 541-556. Josep BARNADAS foi responsável pelo conjunto do 
texto relativo à História da Igreja Católica na Bolívia no tomo VIII da História Geral (Peru, 
Bolívia, Equador): “La evangelización en Bolivia”, pp. 40-56; “La organización de la Iglesia 
en Bolívia”, pp. 84-97; “La vida cotidiana en Bolivia”, pp. 137-145; “La Iglesia ante la ema-
cipación en Bolívia”, pp. 183-192; “La Iglesia en la formación del nuevo Estado boliviano”, 
pp. 230-246; “La reorganización de la Iglesia ante el Estado liberal en Bolivia”, pp. 308-324; 
“El laicado y la cuestión social en Bolivia”, pp. 387-399; “La Iglesia Boliviana (1962-1975)”. 
Eduardo HOORNAERT coordenou o tomo II da História Geral, relativo a Brasil, no período de 
1500 a 1808.

 No volume VI, parte 2 (from 1930 to the present), a seção 4, sobre a Igreja, ficou sob a 
responsabilidade de Enrique Dussel, por vinte anos presidente da CEHILA e autor do tomo I 
da História Geral da Igreja na América Latina: “The Catholic Church inLatin America since 
1930”, pp. 547-582 e José MIGUEZ BONINO, primeiro coordenador da área protestante da 
CEHILA: “The Protestant churches in Latin America since 1930”, pp. 583-604.



178

PANEL

Teología y método

Una propuesta

Panelista: Pablo Bonavía1

Moderadora: Maria Freire da Silva

Lugar: Miniauditorio de biblioteca

Fecha: 9 de octubre

1. Desde sus inicios la teología de la liberación (TL) tuvo la virtud de 
exponer con claridad tanto la novedad de su perspectiva como sus funda-
mentos epistemológicos. Aun en medio de las dificultades propias de un 
camino que recién comenzaba, sus fundadores plantearon con lucidez no 
sólo la originalidad de su discurso sino también las raíces espirituales, la 
pertinencia pastoral y las garantías de procedimiento que le dieron susten-
to. Sin ocultar su deuda con la teología clásica y las corrientes europeas 
posconciliares, afirmaron sin vacilación que la suya era una nueva forma 
de encarar la reflexión teológica que no apuntaba tanto a la particularidad 
de los temas tratados sino al método utilizado. Es decir, a la forma de acu-
dir a las diversas fuentes de conocimiento, al modo de articularlas entre 
sí y, sobre todo, con las prácticas sociales o eclesiales asumidas expresa-
mente como parte del seguimiento de Jesús.

2. Las teologías europeas más exigentes nos habituaron a considerar la 
inteligencia de la fe como un esfuerzo de reflexión crítica. Y eso en dos 
sentidos. En primer lugar, asumiendo el desafío de la ‘primera ilustración’, 
la teología debe ser capaz de dar cuenta de los instrumentos conceptuales 
y procesos epistemológicos que maneja. En segundo término, teniendo en 
cuenta la ‘segunda ilustración’, debe ser crítica respecto a la incidencia 

1 Uruguayo, sacerdote del clero diocesano de Montevideo. Es coordinador del Observatorio 
Eclesial de Amerindia y profesor de Teología en la Facultad de Teología Monseñor Mariano 
Soler. Está al frente de la parroquia de la Cruz de Carrasco de Montevideo.


