
DOI:

UM CAMINHO, TRÊS PASSOS E UM IMPASSE 
Reflexões em torno ao Documento Final do 

Sínodo sobre a Sinodalidade

ONE PATH, THREE STEPS AND A DEADLOCK 
Reflections on the Final Document of the Synod on Synodality

Vanildo Luiz Zugno*

Síntese: O artigo tem como objetivo realizar um balanço do Documento 
Final do Sínodo sobre a Sinodalidade. Depois de considerar a importân-
cia do caminho na produção e na recepção do Documento Final do Síno-
do sobre a Sinodalidade, o autor aponta dois elementos fundamentais da 
teologia que subjazem ao texto sinodal: o anúncio do Reino como razão 
de ser da Igreja e o Batismo como referência básica e maior da eclesia-
lidade. Passa-se em seguida a uma consideração sobre o modo como o 
Documento Final se apropria e dá continuidade ao Magistério do Concí-
lio Vaticano II e sua relação com o labor teológico e a formação do Povo 
de Deus. A proposta metodológica (teológica e pastoral), que emerge 
do caminho sinodal é assinalada como um promissor caminho para o 
que fazer da Igreja. Por fim, depois dos três passos à frente presentes no 
texto – os fundamentos teológicos do Povo de Deus e do Batismo como 
pilar da vida eclesial; a apropriação e releitura do Magistério eclesial; a 
proposta metodológica –, é identificado um impasse que o processo não 
conseguiu resolver: o acesso das mulheres ao ministério ordenado e, em 
consequência, a dificuldade em construir uma liturgia sinodal. Conclui-
-se afirmando que, se há muito a celebrar, há ainda muito a laborar para 
que a sinodalidade seja, de fato, um modo de toda a Igreja ser.
Palavras-chave: Sinodalidade; Missão; Magistério; Método; Ministé-
rios Ordenados.
Abstract: The article aims to assess the Final Document of the Synod 
on Synodality. After considering the importance of the journey in the 
production and reception of the Final Document of the Synod on 

* Doutor em Teologia (Faculdades EST de São Leopoldo, RS). Professor na Escola Superior de 
Teologia e Espiritualidade Franciscana (ESTEF, Porto Alegre) e Assessor para a Formação Continuada 
da Conferência dos Religiosos do Brasil (CRB Nacional). E-mail: freivanildo@gmail.com



91REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

Synodality, the author points out two fundamental elements of theolo-
gy that underlie the synodal text: the proclamation of the Kingdom as 
the raison d’être of the Church and Baptism as the basic and greatest 
reference of ecclesiality. The article then moves on to consider the way 
in which the Final Document appropriates and gives continuity to the 
Magisterium of the Second Vatican Council and its relationship with 
the theological work and the formation of the People of God. The meth- 
odological proposal (theological and pastoral) that emerges from the sy-
nodal journey is highlighted as a promising path for what to do for the 
Church. Finally, after the three steps forward present in the text – the 
theological foundations of the People of God and Baptism as a pillar 
of ecclesial life; the appropriation and reinterpretation of the ecclesial 
Magisterium; the methodological proposal – an impasse is identified 
that the process has not been able to resolve: women’s access to the 
ordained ministry and, consequently, the difficulty in constructing a 
synodal liturgy. It concludes by stating that, although there is much to 
celebrate, there is still much to work on so that synodality is, in fact, a 
way for the entire Church to be.
Keywords: Synodality; Mission; Teaching; Method; Ordained Ministries.

Introdução

Quando consideramos eventos eclesiais e documentos por eles pro-
duzidos, é importante considerar o evento em si juntamente com o ca-
minho percorrido até a sua realização e o percurso que dele decorre. 
O caminho anterior é o da preparação; o posterior, o da recepção. O 
primeiro condiciona a realização do evento e seus frutos textuais; o se-
gundo é condicionado pelas forças eclesiais que disputam a herança do 
evento (Codina, 2012).

O caminho até Sínodo sobre a Sinodalidade foi cheio de tensões. 
Mas, a mão sensível e pastoral do Papa Francisco e de seu entorno per-
mitiu que, apesar de todas as oposições, a proposta prosperasse e, mes-
mo com a necessidade de duas sessões, o evento chegasse a seu fim e 
produzisse o fruto intitulado “Para uma Igreja sinodal: comunhão, par-
ticipação, missão”.1

1. DF indica, daqui para diante, o Documento Final do Sínodo sobre a Sinodalidade: “Para uma 
Igreja Sinodal, Comunhão, Participação e Missão”.



92 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

Nossa reflexão parte da compreensão do momento em que acon-
teceu o Sínodo. Em seguida, elencamos algumas referências teológicas 
mais significativas do Documento, sua base magisterial e a proposta me-
todológica que dele emerge. Finalizamos chamando atenção para o im-
passe ministerial que tem suas consequências na ação litúrgica da Igreja.

1. O caminho sinodal

A experiência de uma Igreja que se move em busca de melhores 
caminhos para testemunhar e anunciar a Boa Nova do Evangelho é a 
grande contribuição do caminho sinodal. Um caminho percorrido na 
participação de milhares de homens e mulheres – leigos, leigas, religio-
sos, religiosas, ministros ordenados – que, em todos os continentes e de 
diversas formas: presencial, grupal, em pequenos grupos ou em grandes 
assembleias – se juntaram para discernir, à luz do Espírito de Deus, qual 
é a resposta mais adequada que, como testemunhas do Deus-Trindade, 
possamos dar ao conturbado mundo de hoje, já é, em si mesmo, um dos 
grandes frutos do caminho sinodal.

Como bem nos lembra o Papa Francisco na Evangelii Gaudium, “o 
tempo é superior ao espaço” (n. 222) e, mais do que com ocupar espaços, 
o desafio é iniciar processos “privilegiando as ações que geram novos di-
namismos (...) numa cadeia constante” (n. 223).

Nesse sentido, é sempre oportuno lembrar que o Sínodo sobre a 
Sinodalidade é parte de um processo que retoma a tradição do primeiro 
milênio da Cristandade de decidir todas as coisas que interessam a to-
dos com a participação de toda a comunidade eclesial. Como lembra o 
Documento da Comissão Teológica Internacional, “o que afeta a todos 
por todos deve ser tratado e aprovado” (CTI, 2018, n. 52).

No imediato pós concílio e sob sua inspiração, o Papa Paulo VI, em 
1967, restabeleceu a prática do Sínodo Ordinário dos Bispos. No seu 
pontificado e nos posteriores tal prática foi mantida e tornou-se um es-
paço de reflexão e discernimento eclesial sobre temas teológicos, morais 
e pastorais.2

Na América Latina, esse modo sinodal de ser Igreja ganhou for-
ma e conteúdo próprio através das Conferências Gerais do Episcopado 

2. A relação dos sínodos com seus respectivos documentos pode ser encontrada em: https://www.
vatican.va/roman_curia/synod/index_po.htm. Acesso em: 03 dez. 2024.



93REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

Latino-americano e Caribenho realizadas em Medellín (1968), Puebla 
(1979), Santo Domingo (1992) e Aparecida (2007) e que, sob o im-
pulso do Papa Francisco e seu projeto de Sinodalidade, encaminhou-se 
para a Assembleia Eclesial Latino-americana e Caribenha de 2021.3 As-
sembleia esta que, além da particularidade de ter sido realizada em gran-
de parte de modo virtual devido à pandemia da Covid-19, inaugurou 
algo de inusitado ainda mais importante: nela participaram não apenas 
bispos e peritos por eles escolhidos, mas também leigos, leigas, religiosos 
e religiosas, diáconos e presbíteros, ou seja, todo o povo de Deus teve 
palavra. Em outras palavras: pela primeira vez e de forma concreta, um 
evento eclesial de tal magnitude passou da colegialidade episcopal à sino-
dalidade eclesial.

A Constituição Apostólica Episcopalis Communio sobre o Sínodo 
dos Bispos (2018) estabeleceu orientações para a ampla participação de 
todo o Povo de Deus no processo sinodal. Seguindo o indicado, o Síno-
do para a Amazônia (2019) demonstrou a viabilidade de ampla partici-
pação eclesial, inclusive, de pessoas que não se identificam com a Igreja 
Católica Romana. No percurso final, na votação do texto conclusivo, a 
tensão entre a ampla participação nas discussões e a votação reservada 
apenas aos bispos não deixou de se manifestar.

A tensão entre as duas formas de processo eclesial já fora assinalada 
no Documento da Comissão Teológica Internacional “Sinodalidade na 
Vida e na Missão da Igreja”, de 2018, onde se discute a relação entre 
consulta e decisão (n. 67-69). O DF do Sínodo sobre a Sinodalidade 
deixa transparecer que essa problemática esteve presente e indica o fun-
damento teológico para dar um passo mais elevado:

A comunidade dos discípulos convocada e enviada pelo Senhor não é 
um sujeito uniforme e amorfo. É o seu Corpo com muitos e diversos 
membros, sujeito histórico comunitário no qual o Reino de Deus acon-
tece como “semente e princípio” ao serviço do seu advento em toda a 
família humana (cf. LG 5). Já os Padres da Igreja refletem sobre a na-
tureza comunional da missão do Povo de Deus através de um tríplice 
“nada sem” (nihil sine): “nada sem o Bispo” (S. Inácio de Antioquia, 

3. A Primeira Assembleia Eclesial da América Latina e Caribe, com o tema “Discípulos missioná-
rios de Jesus em saída”, foi realizada de forma on-line e teve a participação de 1.036 pessoas. Um grupo 
de mais de cem pessoas estava presente no México, mas também participou de forma remota das ativi-
dades. Do total de 1.036 pessoas, 20% eram bispos, 20% padres, 1,7% diáconos permanentes e 40% 
leigos e 20% religiosos. Para mais detalhes sobre a Assembleia, ver: SANCHES, 2022.



94 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

Carta aos Trallesianos, 2.2), “nada sem o conselho dos Presbíteros, nada 
sem o consentimento do Povo” (S. Cipriano de Cartago, Carta 14.4). 
Onde esta lógica do nihil sine é quebrada, a identidade da Igreja é obs-
curecida e a sua missão é inibida (n. 88).

O conceito teológico é claro. O Sínodo, no entanto, não conseguiu 
chegar a uma formulação prática que pudesse tornar operacional o prin-
cípio. No Documento Final, pede-se que

a fórmula recorrente no Código de Direito Canônico, que fala de voto 
“meramente consultivo” (tantum consultivum), deve ser reexaminada 
para eliminar possíveis ambiguidades. Se mostra oportuna uma revisão 
das normas canônicas em chave sinodal, que clarifique tanto a distinção 
como a articulação entre consultivo e deliberativo, e esclareça as respon-
sabilidades de quem participa nos processos de decisão nas suas várias 
funções (DF, n. 92).

Tal imprecisão não impediu a efetiva participação, com direito a 
voto, de leigos e leigas nas decisões sinodais. Na segunda e última sessão, 
onde foi votado o Documento Final – XVI Assembleia Geral do Sínodo 
dos Bispos –, participaram 368 membros com direito a voto, dos quais 
272 eram bispos e mais de 50 votantes foram mulheres, entre religiosas 
e leigas de vários países (Saraiva, 2024).

O dilema foi solucionado de forma prática pelo Papa Francisco ao 
oficializar, sem a publicação de uma Exortação Apostólica, o DF tal 
qual votado e aprovado na Assembleia Sinodal (Saraiva, 2024).

O DF, no entanto, não é o final do caminho sinodal. Ele continua 
na vida da Igreja em todas as suas instâncias. O Sínodo estabeleceu a 
conformação de dez grupos de trabalho que, até junho de 2025, devem 
apresentar propostas concretas para dez questões bem definidas: 1. As 
relações da Igreja Latina e as Igrejas de Rito Oriental; 2. O clamor dos 
pobres; 3. O mundo digital; 4. A revisão do processo de formação nos 
seminários; 5. Questões teológicas e canônicas relativas aos ministérios; 
6. A relação entre os bispos e a vida consagrada; 7. A eleição do Bispo 
e sua função judicial; 8. O papel das nunciaturas, 9. O discernimento 
de questões doutrinais e éticas, em seus critérios e metodologia; 10. O 
ecumenismo na práxis eclesial (n. 8).

Mas há, ainda, um modo mais amplo e prolongado para a continui-
dade da busca sinodal: ele se dá nas Igrejas locais. É nelas que o Sínodo 
terá continuidade:



95REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

Pedimos a todas as Igrejas locais que continuem o seu caminho quo-
tidiano com uma metodologia sinodal de consulta e discernimento, 
identificando caminhos concretos e percursos formativos para realizar 
uma conversão sinodal palpável nas várias realidades eclesiais (DF, n. 9).

Tendo em conta a diversidade da Igreja Católica Apostólica Roma-
na, o prosseguimento do caminho sinodal terá múltiplas variáveis, de-
pendendo das circunstâncias concretas de cada Igreja local.

Indicamos a seguir três passos que podem ser o início de uma longa 
caminhada para os/as cristãos/as católicos/as e as Igrejas onde eles e elas 
se inserem avançar no caminho sinodal.

2. Duas bases teológicas seguras

Sejam quais forem as variáveis do processo sinodal vivido nas dife-
rentes latitudes e longitudes eclesiais, há algumas balizas fundamentais 
propostas pelo DF que indicam um sólido caminho a seguir.

2.1 O testemunho e anúncio do reino como razão de ser da Igreja
A proposta do Sínodo sobre a Sinodalidade não é apenas de uma 

reforma interna da Igreja. Todo o processo sinodal tem um objetivo: 
reformar a Igreja para que ela possa ser mais missionária.

Com efeito, “a Igreja existe para testemunhar ao mundo o aconte-
cimento decisivo da história: a ressurreição de Jesus” (n. 14). A Igreja 
é Povo de Deus que “anuncia e testemunha a Boa Nova da salvação; 
vivendo no mundo e para o mundo, caminha juntamente com todos 
os povos da Terra, dialoga com as suas religiões e as suas culturas, reco-
nhecendo nelas as sementes do Verbo, e avança em direção ao Reino” 
(n. 17).

Assumindo a Eclesiologia do Vaticano II, o DF lembra que
ela recebe de Cristo o dom e a responsabilidade de ser o fermento efi-
caz dos laços, das relações e da fraternidade da família humana (cf. AG 
2-4), testemunhando no mundo o sentido e a meta do seu caminho (cf. 
GS 3 e 42). Assume hoje esta responsabilidade num tempo dominado 
pela crise da participação – isto é, de se sentir parte e atores de um des-
tino comum – e por uma concepção individualista da felicidade e da 
salvação. A sua vocação e o seu serviço profético (cf. LG 12) consistem 
em testemunhar o projeto de Deus de unir a si toda a humanidade na 



96 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

liberdade e na comunhão. A Igreja, que é “o Reino de Cristo já presen-
te em mistério” (LG 3) “constitui o germe e o princípio deste mesmo 
Reino na terra” (LG 5), caminha, portanto, junto com toda a humani-
dade, empenhando-se com todas as suas forças pela dignidade humana, 
o bem comum, a justiça e a paz, e “suspira pela consumação do Reino” 
(LG 5), quando Deus será “tudo em todos” (1Cor 15,28) (DF, n. 20).

O n. 28 explicita de forma sintética a passagem, realizada durante o 
processo sinodal, de uma Igreja autorreferencial para uma comunidade 
eclesial inserida no mundo e atuando de mãos dadas com todos aqueles 
e aquelas que buscam testemunhar e anunciar um mundo onde todos e 
todas possam viver com dignidade:

No decurso do processo sinodal, amadureceu uma convergência sobre 
o significado de sinodalidade que está na base deste Documento: a si-
nodalidade é o caminhar juntos dos Cristãos com Cristo e para o Reino 
de Deus, em união com toda a humanidade [...] Em termos simples e 
sintéticos, pode-se dizer que a sinodalidade é um caminho de renovação 
espiritual e de reforma estrutural para tornar a Igreja mais participativa 
e missionária, isto é, para a tornar mais capaz de caminhar com cada 
homem e mulher irradiando a luz de Cristo (DF, n. 28).

Na Parte V, que tematiza a dimensão missionária da Igreja, o DF 
retoma a ligação entre a experiência da Ressurreição e o testemunho e 
anúncio do Reino:

Na noite de Páscoa, Cristo entrega aos discípulos o dom messiânico da 
sua paz e torna-os participantes da sua missão. A Sua paz é plenitude 
do ser, harmonia com Deus, com os irmãos e as irmãs, e com a criação; 
a missão é anunciar o Reino de Deus, oferecendo a cada pessoa, sem 
excluir ninguém, a misericórdia e o amor do Pai (DF, n. 140).

2.2 Batismo como fundamento da eclesialidade
Na tentativa de superar toda forma de clericalismo, o DF afirma de 

maneira absoluta a pertença ao Povo de Deus, o chamado à santidade 
e o envio à missão que constituem os elementos fundamentais de uma 
Igreja sinodal missionária:

Do Batismo em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo brota a 
identidade do Povo de Deus. Ele realiza-se como chamamento à santi-
dade e envio em missão para convidar todos os povos a acolher o dom 
da salvação (cf. Mt 28,18-19). É, portanto, do Batismo, no qual Cristo 
nos reveste de Si mesmo (cf. Gal 3,27) e nos faz renascer pelo Espírito 



97REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

(cf. Jo 3,5-6) como filhos de Deus, que nasce a Igreja sinodal missio-
nária. Toda a vida cristã tem a sua fonte e o seu horizonte no mistério 
da Trindade, que suscita em nós o dinamismo da fé, da esperança e da 
caridade (DF, n. 15).

A variedade de vocações, carismas e ministérios têm sua raiz no Sa-
cramento do Batismo e 

não há nada mais elevado do que esta dignidade, igualmente dada a 
cada pessoa, que nos faz revestir de Cristo e ser enxertados nele como 
ramos na videira. No nome “cristão” que temos a honra de ostentar está 
contida a graça que está na base da nossa vida e nos faz caminhar juntos 
como irmãos e irmãs (DF, n. 21).

O Sacramento da Confirmação (n. 25) e a Celebração Eucarística 
(n. 26 e 27) são a plenificação, significação e realização da unidade da 
igreja na pluralidade de expressões.4

Da radicação da pertença eclesial no Sacramento do Batismo, emer-
gem duas consequências importantes:

a) a valorização do sensus fidei pelo qual todos os cristãos, pela graça do 
Espírito Santo, são chamados à função profética de Cristo e de “captar 
intuitivamente o que é conforme à verdade da Revelação na comunhão 
da Igreja” (n. 22) e discernir “os lugares onde Deus fala e vem ao encon-
tro do seu povo” (n. 81 e 83). Numa compreensão eclesiológica onde 
o fundamento está no Sacramento da Ordem, discernir, testemunhar e 
proclamar a fé são privilégios dos ministros ordenados. O DF, resgatan-
do o Sacramento do Batismo como o constitutivo fundante do Povo de 
Deus, atribui estas missões a todos os membros da Igreja. A função dos 
Pastores não é negada, mas não pode se sobrepor ao do conjunto dos 
fieis pois “a Igreja tem a certeza de que o santo Povo de Deus não pode 
errar na fé, quando a totalidade dos Batizados exprime o seu acordo 
universal em matéria de fé e de moral (cf. LG 12)” (n. 22);
b) se o sacramento do batismo é a fonte da comunhão e participação 
eclesial, esta precisa ser pensada para todos aqueles e aquelas que, em 
outras igrejas e comunidades eclesiais, receberam o mesmo batismo e, 
nele, a mesma graça de sermos filhos e filhas de Deus e a mesma mis-
são de testemunhar e anunciar Seu Reino. O Ecumenismo é, acima de 
tudo, uma experiência espiritual de sentir-se membros do mesmo Povo 

4. A primazia do Sacramento do Batismo no DF tem um indício no número total de referên-
cias a este sacramento no conjunto do texto. São 46 referências. Apenas em termos de comparação, à 
Eucaristia são feitas 21, e aos Ministérios Ordenados, 11.



98 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

de Deus, resgatados pelo mesmo Sangue de Cristo e chamados a anun-
ciar a mesma Boa Nova a toda a humanidade (n. 23). Comunhão entre 
todos os cristãos que não pode perder do horizonte o desejo de chegar à 
partilha plena da Mesa Eucarística (n. 26), a busca por uma autoridade 
comum (n. 137), o discernimento de questões que são comuns às igre-
jas (n. 138) e a formação de todos os membros da Igreja (n. 147-148).

3. A referência magisterial e sua relação com a teologia e a 
formação do povo de Deus

Em sua introdução, o DF é claro:
Todo o caminho sinodal, enraizado na Tradição da Igreja, realizou-se à 
luz do magistério conciliar. O Concílio Vaticano II foi, de fato, como 
uma semente lançada no campo do mundo e da Igreja. [...] O Sínodo 
2021-2024 continua a aproveitar a energia dessa semente e a desenvol-
ver as suas potencialidades. De fato, o caminho sinodal está a pôr em 
prática aquilo que o Concílio ensinou sobre a Igreja como Mistério 
e Povo de Deus, chamamento à santidade através de uma conversão 
contínua que vem da escuta do Evangelho. Neste sentido, constitui um 
ato de ulterior recepção do Concílio, prolongando a sua inspiração e 
relançando a sua força profética para o mundo de hoje (DF, n. 5).

Tal afirmação contundente nos lembra, com Victor Codina, que es-
tamos ainda em tempos de “conflito de interpretações” do Concílio Va-
ticano II (Codina, 2012). As mudanças conciliares que, há algumas dé-
cadas, podiam ser dadas por adquiridas, voltam hoje a ser questionadas 
por setores das Igreja que, mesmo sendo numericamente minoritários, 
têm um forte poder de influência sobre o Povo de Deus e as estruturas 
decisórios da instituição eclesial em seus diversos níveis.

Dentre os documentos conciliares – como não poderia deixar de 
ser – destaca-se em número de referências a Lumen Gentium, com 41 
citações.

O DF, no entanto, não se restringe a uma simples repetição do já 
afirmado no documento conciliar. Seguindo não apenas a letra, mas 
também o espírito de renovação presentes na LG, a Igreja é convidada, 
a partir dos fundamentos conciliares, a reinventar-se a partir de quatro 
pilares:

a) A vida quotidiana dos crentes;
b) a experiência das Igrejas em cada povo e cultura;



99REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

c) os numerosos testemunhos de santidade e
d) a reflexão dos teólogos (DF, n. 5).
Ao longo de todo o texto, em seus diferentes componentes temá-

ticos, estes quatro elementos estão presentes, mostrando que é a partir 
deles que se constrói a interpretação católica do Vaticano II.

As cinco referências à vida quotidiana (n. 5, 43, 62 e 148) nos lem-
bram que a Igreja não é uma instituição, mas Povo de Deus composto 
de homens e mulheres de todas as condições que, em meio às alegrias 
e esperanças da vida, cultivam em seu dia a dia a experiência de, juntos 
e juntas, buscarem ser fieis ao chamado de Deus. A Igreja não é uma 
empresa internacional e nem uma ONG. Ela é composta por pessoas 
simples que, fazendo coisas simples em lugares muitas vezes esquecidos, 
dão testemunho da Salvação em Nosso Senhor Jesus Cristo. São eles e 
elas que nos ensinam o caminho a seguir como Povo de Deus.

A indicação de que o magistério da Igreja se dá “em cada povo e em 
cada cultura” (quatro vezes: n. 5, 56, 109, 119) nos indica que a mesma 
verdade pode ser acolhida e dita de maneiras diferentes. A fé cristã não é 
monocromática. Ela é multicolorida. É na diversidade poliédrica e não 
na mesmidade esférica (EG 236) que o único ensinamento de Cristo 
se realiza por obra do Espírito Santo que faz conhecer a verdade a cada 
pessoa em sua própria identidade (At 2,11).

Pluralidade de culturas e contextos aos quais são dedicados quatro 
parágrafos (53 a 56), onde se afirma que, para uma “renovação das rela-
ções no Senhor Jesus”, é preciso considerar que “cada um destes contex-
tos tem riquezas peculiares que é indispensável ter em conta, ligadas ao 
pluralismo das culturas” (DF, n. 53).

Como nos lembra o Papa na Gaudete et Exsultate, a santidade que 
orienta os caminhos da Igreja não é constituída apenas por aqueles e 
aquelas que a Igreja colocou nos altares. A santidade à qual o magis-
tério da Igreja precisa estar atento é a dos santos e santas que moram ao 
nosso lado (GE 6) e que, muitas vezes, se encontra até mesmo fora da 
Igreja (GE, n. 9).

Por fim, um dos pilares em que, a partir do magistério conciliar, se 
constrói e reconstrói a doutrina cristã, é o do labor teológico:

Entre os numerosos serviços eclesiais, a Assembleia reconheceu o contri-
buto para a compreensão da fé e o discernimento oferecido pela teologia 



100 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

na variedade das suas expressões. Os teólogos e teólogas ajudam o Povo 
de Deus a desenvolver uma compreensão da realidade iluminada pela 
Revelação e a elaborar respostas idôneas e linguagens apropriadas para a 
missão. Na Igreja sinodal e missionária “o carisma da teologia é chamado 
a prestar um serviço específico [...]. Juntamente com a experiência de fé 
e a contemplação da verdade do povo fiel e com a pregação dos Pasto-
res, contribui para a penetração cada vez mais profunda do Evangelho. 
Além disso, ‘como qualquer outra vocação cristã, o ministério do teó-
logo, além de pessoal, é também comunitário e colegial’” (CTI, n. 75), 
sobretudo quando se realiza sob a forma de ensino confiado com uma 
missão canônica nas instituições acadêmicas eclesiásticas (DF, n. 67).

Para os teólogos e teólogas, que, em tempos passados não muito 
distantes, eram vistos por setores do Magistério eclesial com um ar de 
suspeita e, em não poucos casos, condenados ao “silêncio obsequioso” 
ou simplesmente retirados de suas cátedras nas universidades católicas e 
Institutos de Teologia sem maiores explicações a não ser por serem con-
siderados suspeitos de desvios doutrinas, serem chamados a dar sua pa-
lavra no discernimento dos caminhos eclesiais é uma grande mudança.

O labor teológico, como assinala o Papa Francisco em seu discurso 
por ocasião do Simpósio “A Teologia depois da Veritatis Gaudium no con-
texto do Mediterrâneo”, abdica da atitude apologética e da repetição de 
manuais e se abre ao diálogo com as sociedades e culturas nas quais a co-
munidade eclesial está imersa, busca o entendimento das outras ciências 
e não abre mão da pluralidade eclesial e interpretativa (Francisco, 2019).

Na continuidade (n. 85), o DF volta a chamar a atenção para a ne-
cessidade de estar atento “aos contextos concretos, cujas complexidades 
e peculiaridades devem ser conhecidas o melhor possível”. Com esse 
pressuposto, para que o discernimento seja efetivamente eclesial, há al-
guns meios que são necessários:

a) uma adequada exegese dos textos bíblicos, que ajude a interpretá-los 
e a compreendê-los, evitando abordagens parciais ou fundamentalistas;
b) um conhecimento dos Padres da Igreja, da Tradição e dos ensina-
mentos magisteriais, segundo seus diversos graus de autoridade;
d) os contributos das várias disciplinas teológicas;
e) os contributos das ciências humanas, históricas, sociais e administra-
tivas, sem os quais não é possível conhecer seriamente o contexto no 
qual e em vista do qual se realiza o discernimento.



101REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

Para que isso seja possível, lembra o Documento, em sua quinta e 
última parte, ser necessário “que a formação seja integral, contínua e 
partilhada” (DF, n. 143).

Por integral entende-se uma formação que não tenha como objetivo 
apenas a aquisição de conhecimentos teóricos, mas a promoção de ca-
pacidade de abertura e encontro, de partilha e colaboração, de reflexão 
e discernimento em comum, de leitura teológica das experiências con-
cretas. Deve, portanto, interpelar todas as dimensões da pessoa (inte-
lectual, afetiva, relacional e espiritual) e incluir experiências concretas 
devidamente acompanhadas (DF, n. 143).

E, por compartilhada, entende-se uma formação
em que participem juntos homens e mulheres, leigos, consagrados, 
ministros ordenados e candidatos ao ministério ordenado, permitindo 
assim crescer no conhecimento e estima recíproca e na capacidade de 
colaborar. Isto requer a presença de formadores idôneos e competen-
tes, capazes de confirmar com a vida o que transmitem com a palavra: 
só assim a formação será verdadeiramente generativa e transformadora 
(DF, n. 143).

Finalmente, por continuada, o DF entende o recurso às disciplinas 
pedagógicas que contribuem para a construção de “percursos formativos 
bem direcionados, atentos aos processos de aprendizagem na idade adulta 
e ao acompanhamento das pessoas e das comunidades” (n. 143). A Igreja 
não pode contentar-se com a formação catequética ligada aos Sacramen-
tos da Iniciação (n. 142). Ela precisa acompanhar todos os membros em 
seu crescimento físico, psicológico, afetivo, intelectual e institucional.

Para isso, é de fundamental importância “investir na formação de 
formadores” (n. 143) para todo o Povo de Deus. No entanto, ressalta o 
Sínodo, há um âmbito ao qual se dever dar especial atenção: a formação 
do clero. Além da revisão da Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdo-
talis, para que a formação do clero incorpore as solicitações sinodais, o 
texto pede que “os percursos de discernimento e formação dos candi-
datos ao ministério ordenado sejam configurados em estilo sinodal” (n. 
148). Isso implica que a formação deve prever: a) uma presença signi-
ficativa de figuras femininas; b) uma inserção na vida quotidiana das 
comunidades; c) a disposição para colaborar com todos na Igreja; d) a 
prática do discernimento eclesial; e) o despertar nos candidatos a paixão 
pela missão ad gentes; e) a abertura para a dimensão ecumênica (n. 148).



102 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

4. Uma proposta metodológica de base

O objetivo do Sínodo sobre a Sinodalidade não era o de dar resposta 
a todos os problemas da Igreja. Se tal acontecesse, a missão da Igreja 
estaria concluída, pois já estaríamos no Reino dos Céus!

O objetivo principal do Sínodo era o de fazer caminho e, ao cami-
nhar, “desaprender, aprender e reaprender” (Sínodo dos Bispos, 2019, 
n. 81), sabendo que “o tempo é superior ao espaço” e, mais do que ocu-
par espaços, é preciso “gerar processos que construam um povo do que 
[com] obter resultados imediatos que produzam ganhos políticos fáceis, 
rápidos e efêmeros, mas que não constroem a plenitude humana” (EG 
224). Em termos eclesiais, isso significa colocar todo o Povo de Deus 
em movimento para que toda a igreja, em todas as suas estruturas, pro-
jetos e ações, seja sinodal.

Por muitos, o DF foi recebido como uma decepção, pois esperavam 
resultados concretos e mudanças imediatas. Mas não era isso o que o 
Sínodo se propunha. Como dissemos anteriormente, o Sínodo queria, 
acima de tudo, colocar em ação dinâmicas que permitissem à Igreja 
manter-se em permanente caminho de missão. Consequentemente, foi 
estabelecida a rota a seguir e indicadas questões a resolver. E, o que 
também é importante, foi desenhado um como fazer o caminho, ou seja, 
um percurso metodológico para que o Povo de Deus, em seus muitos e 
diferentes percursos eclesiais, vá construindo sinodalidade.

A metodologia proposta não é uma receita de valor universal. É fru-
to da experiência sinodal e pode ser “articulada de diversos modos, se-
gundo os lugares e as tradições” (n. 84). Mas há, nos diz o Documento, 
“alguns elementos-chave que não devem faltar” (n. 84). São eles:

a) a apresentação clara do objeto do discernimento e o pôr à disposição 
informações e instrumentos adequados para sua compreensão; 
b) um tempo conveniente para se preparar mediante oração, escuta da 
Palavra de Deus e reflexão sobre o tema; 
c) uma disposição interior de liberdade em relação aos próprios interes-
ses, pessoais e de grupo, e o empenho na busca do bem comum; 
d) uma escuta atenta e respeitosa da palavra de cada um; 
e) a procura de consenso o mais amplo possível, que surgirá através 
daquilo que mais faz arder os corações (cf. Lc 24,32), sem esconder os 
conflitos nem procurar compromissos ao mais baixo nível; 



103REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

f ) a formulação, por parte de quem lidera o processo, do consenso al-
cançado e sua apresentação a todos os participantes, para que manifes-
tem se se identificam ou não com ele.

Uma metodologia simples, básica, mas não por isso menos exigente, 
que, se aplicada com paciência e perseverança, certamente ajudará na 
transformação sinodal de toda a Igreja, desde a menor de suas comuni-
dades até a dimensão universal.

5. O impasse dos ministérios ordenados

A temática da ministerialidade foi uma das que mais catalisou a 
atenção no caminho do Sínodo sobre a Sinodalidade. Uma atenção que 
já fora central no Sínodo para a Amazônia (Pontes, 2019) e em outros 
processos sinodais como o Caminho Sinodal Alemão (Dulle, 2021). 
Ordenação de homens casados, ordenação de mulheres, diaconato fe-
minino, ministérios leigos, são um ponto sensível, pois estão relaciona-
dos com o exercício do poder na Igreja que, na atual configuração, con-
centra nos ministros ordenados as três funções do sacerdócio: presidir o 
culto, governar a Igreja e ensinar.

Para muitos, a questão da ordenação ministerial reservada exclusi-
vamente a homens celibatários é o nó górdio a cortar para que a Igreja 
possa ser realmente sinodal. Afinal, se, como afirma o Documento “do 
Batismo em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo brota a identi-
dade do Povo de Deus” e por ele realiza-se o “chamamento à santidade 
e envio em missão para convidar todos os povos a acolher o dom da sal-
vação (cf. Mt 28,18-19)” fazendo assim “nascer a Igreja sinodal missio-
nária” (DF, n. 15), qual seria a razão pela qual as mulheres não podem 
aceder a todos os ministérios na Igreja?

Durante todo o processo, o tema foi objeto de muitas tensões e 
especulações que foram se avolumando na medida em que a data da 
Assembleia se aproximava. Às vésperas do início da segunda sessão da 
Assembleia Sinodal, um grupo de mulheres representantes de grupos 
católicos que defendem a ordenação de mulheres se reuniu com o Papa 
Francisco (White, 2024). O texto do DF mostra que esse esforço não 
obteve o resultado alcançado, não pela insensibilidade ou não vonta-
de do Papa Francisco, mas, como fica claramente expresso no texto, 
pelo risco implicado em avançar neste tema. Já na Introdução, quando 
afirma que “não escondemos que experimentamos em nós o cansaço, 



104 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

a resistência à mudança, a tentação de fazer prevalecer as nossas ideias 
sobre a escuta da Palavra de Deus e a prática do discernimento” (n. 6), 
podemos perceber a tensão gerada por tópico tão sensível.

A razão do “cansaço” é explicitada mais adiante no n. 36 quando se 
afirma que

o processo sinodal mostrou que o Espírito Santo suscita constantemen-
te no Povo de Deus uma grande variedade de carismas e ministérios. 
(...) De igual modo, surgiu a aspiração de alargar as possibilidades de 
participação e de exercício da corresponsabilidade diferenciada de todos 
os Batizados, homens e mulheres. A este propósito, porém, foi mani-
festada a tristeza pela falta de participação de tantos membros do Povo 
de Deus neste caminho de renovação eclesial e o cansaço generalizado 
em viver plenamente uma sã relação entre homens e mulheres, entre 
gerações e entre pessoas e grupos de diferentes identidades culturais e 
condições sociais, especialmente os pobres e os excluídos (grifo nosso).

Dificuldade em “viver plenamente uma sã relação” que se sinta em 
conexão com diversos segmentos marginalizados no corpo eclesial é ma-
ximamente manifesta na relação entre homens e mulheres, mais espe-
cificamente, dos homens para com as mulheres. O patriarcado, como 
assinala Elizabet S. Fiorenza (1995) é uma das marcas primordiais da 
discriminação dentro das Igrejas e, de modo especial, da Igreja Católica 
que, neste quesito, está muito aquém das mudanças já realizadas em 
outras igrejas.

No n. 52, o DF, falando da diferença como princípio da relaciona-
lidade, não consegue esconder a contradição que a caminhada sinodal 
não conseguiu superar:

A necessidade de conversão nas relações diz respeito, inequivocamente, 
às relações entre homens e mulheres. O dinamismo relacional está ins-
crito na nossa condição de criaturas. A diferença sexual constitui a base 
da relacionalidade humana. “Deus criou o ser humano à sua imagem, 
criou-o à imagem de Deus; Ele os criou homem e mulher” (Gn 1,27). 
No projeto de Deus, esta diferença original não implica desigualdade 
entre homem e mulher. Na nova criação, ela é reinterpretada à luz da 
dignidade do Batismo: “todos vós que recebestes o batismo de Cristo 
fostes revestidos de Cristo. Não há judeu nem grego, não há escravo 
nem livre, não há homem nem mulher; todos vós sois um só em Cris-
to Jesus” (Gl 3,27-28). Como Cristãos, somos chamados a acolher e 
a respeitar, nos diferentes modos e nos diversos contextos em que se 
exprime, esta diferença que é dom de Deus e fonte de vida. Damos 



105REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

testemunho do Evangelho quando procuramos viver relações que res-
peitam a igual dignidade e a reciprocidade entre homens e mulheres. 
As expressões recorrentes de dor e sofrimento por parte de mulheres de 
todas as regiões e continentes, tanto leigas como consagradas, durante o 
processo sinodal, revelam como muitas vezes não conseguimos fazê-lo.

Se, como diz o texto, “no projeto de Deus, esta diferença [entre 
homem e mulher], não implica desigualdade”, por que no projeto da 
Igreja se mantém a desigualdade entre homens e mulheres? Se “na nova 
criação, ela [a diferença] é reinterpretada à luz do Batismo” e, por ele, 
“não há judeu nem grego, não há escravo nem livre, não há homem nem 
mulher”, por que nos ordenamentos eclesiásticos, mesmo tendo recebi-
do o mesmo e único batismo, as mulheres são tratadas como inferiores 
aos homens? Se a diferença entre homem e mulher “é dom de Deus e 
fonte de vida”, por que o fato de ser mulher, na Igreja, é experimentada 
por muitas como uma maldição que impede o acesso à plenitude da 
cidadania eclesial?

Mesmo que o texto tenha refletido amplamente e aberto muitos 
caminhos no campo dos ministérios leigos e na participação de leigos e 
leigas em muitas instâncias da vida eclesial, o fato de não ter afirmado a 
plena participação das mulheres nos ministérios ordenados, foi sentido 
como um fracasso.

Verdade é que a possibilidade do acesso das mulheres ao ministério 
diaconal foi deixada em aberto para futuros discernimentos. Para quan-
do? Será que no dia em que a Igreja autorizar a ordenação, diaconal que 
seja, de mulheres, ainda haverá na Igreja mulheres para serem ordena-
das? Muitas delas já partiram para outras espaços eclesiais e sociais onde 
podem viver plenamente seu compromisso de fé. Outras talvez o farão 
se, com o passar do tempo, o Sínodo tiver sido, para elas, apenas uma 
nuvem passageira de ilusão.

Esse impasse fundamental tem outra consequência muito impor-
tante e assinalada no texto do DF. No n. 27, ao discorrer sobre “As raízes 
sacramentais do Povo de Deus”, o Documento afirma que “existe uma 
estreita ligação entre synaxis e synodos, entre a assembleia eucarística e a 
assembleia sinodal. Embora sob formas diferentes, em ambas se realiza 
a promessa de Jesus de estar presente onde dois ou três estiverem reuni-
dos em seu nome”. Tanto as assembleias sinodais como as assembleias 
litúrgicas são uma escuta da Palavra e uma resposta da assembleia que 
discerne a vontade de Deus para colocá-la em prática.



106 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

Para que essa ligação se torne real, é necessário “o aprofundamento 
da ligação entre liturgia e sinodalidade para ajudar todas as comunida-
des cristãs, na pluriformidade das suas culturas e tradições, a adotar es-
tilos celebrativos que manifestem o rosto de uma Igreja sinodal” (n. 27).

Para levar adiante essa indicação o DF solicita a constituição de um 
Grupo de Estudo específico que aprofunde as bases teológicas e o modo 
prático de “tornar as celebrações litúrgicas mais expressivas da sinoda-
lidade” e remodelar a “pregação dentro das celebrações litúrgicas e o 
desenvolvimento de uma catequese sobre a sinodalidade em chave mis-
tagógica” (DF, n. 27).

No atual modo de organização da Igreja Católica Romana, a Li-
turgia é um campo exclusivo dos ministros ordenados. Mesmo que a 
expressão incomode a muitos, apesar das reformas do Vaticano II, a 
comunidade ainda, em grande parte, apenas assiste à execução litúrgica 
na qual o ministro ordenado. A grande maioria assiste como meros ex-
pectadores. Uma minoria de ministros leigos reconhecidos pela Igreja, 
composta majoritariamente por homens, assiste/auxilia os ministros or-
denados como meros ajudantes sem qualquer protagonismo.

Não por acaso, o campo litúrgico tornou-se, desde o Concílio Va-
ticano II e com um acentuado crescimento nos últimos anos, o bastião 
de todos aqueles e aquelas que resistem às mudanças conciliares e à sua 
implementação levada adiante pelo Papa Francisco.

Sem mudanças significativas no modo do exercício dos ministérios 
ordenados que incluam as mulheres e a diversidade cultural, dificilmen-
te haverá mudanças litúrgicas no sentido sinodal.

Considerações finais

Os que se propõem caminhar sinodalmente sabem, como o poeta, 
que “o caminho se faz ao andar”. O fato de o Sínodo ter concluído sua 
segunda sessão e o Documento Final ter sido publicado, não significa 
que a sinodalidade seja um dado adquirido. Como dissemos no início 
desta reflexão, o que faz um evento eclesial ser significativo, é, principal-
mente, a forma como é recebido. E a paisagem em que somos chamados 
a continuar construindo o caminho sinodal não é nada animadora.

Enquanto alguns se empenham, como João Batista (Lc 3,4-6), a 
preparar os caminhos do Senhor endireitando veredas, enchendo os 



107REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

buracos, abaixando os montes, endireitando as veredas, aplainando os 
caminhos escabrosos para que a Igreja possa ser sinal e instrumento da 
Salvação para toda a humanidade, outros não desistem de ser pedras de 
tropeço (Mt 16,23) ao projetar para o futuro imagens de um passado 
eclesial de poder mundano e de suposta glória que esquece a Cruz de 
Nosso Senhor Jesus Cristo que nos trouxe a Salvação. Esses poucos, 
mas, infelizmente, eloquentes nas redes sociais e influentes nos círculos 
clericais, com seu modo patriarcal, clericalista e elitista, escandalizam os 
pobres e espezinhados pelos poderes deste mundo e, porque não, tam-
bém pelos poderes religiosos e eclesiais.

O Sínodo sobre a Sinodalidade, em sua realização e em seu Docu-
mento Final, retomou as bases teológicas – a noção de Povo de Deus e o 
Batismo – e recepcionou o Magistério do Vaticano II atento aos “novos 
sinais dos tempos” (Francisco, 2024). Para dar segurança no caminho 
àqueles e àquelas que querem aventurar-se no Caminho traçado por 
Jesus rumo a uma Igreja toda ela sinodal, propôs um passo-a-passo me-
todológico consistente e prático.

Lamentavelmente as circunstâncias eclesiais não permitiram um 
avanço consoante com as bases teológicas no que tange aos ministérios 
ordenados. Continuamos com o diaconato, o presbiterato e o episco-
pado reservado apenas aos católicos do sexo masculino. A metade – ou 
mais! – da Igreja Católica Apostólica Romana continua excluída da pos-
sibilidade do exercício destes ministérios fundamentais na vida eclesial. 
Verdade que a pertença à Igreja não se resume ao exercício deles. Mas, 
sem a possibilidade de seu exercício, a plena cidadania eclesial perma-
nece inacessível.

A possibilidade de se avançar na ordenação de mulheres ao dia-
conato é um indício ao qual se deve estar atento. É um caminho de 
trabalho que pode superar barreiras teológicas e canônicas para que, 
num futuro não muito distante, mais passos possam ser dados em di-
reção à superação do impasse que o Sínodo sobre a Sinodalidade não 
conseguiu vencer.

Com os olhos fixos em Jesus que lavou os pés de seus companheiros 
de caminho e lhes ordenou fazer o mesmo (Jo 13,1-17), somos convi-
dados e convidadas, como Igreja de Cristo, a tomar resolutamente o 
caminho sinodal (Lc 9,51) com a certeza de que a esperança não decep-
ciona (Rm 5,5).



108 V.L. Zugno. Um caminho, três passos e um impasse

Referências
ASSEMBLEIA GERAL ORDINÁRIA DO SÍNODO DOS BISPOS 
(XVI). Segunda Sessão, 2-27 de outubro de 2024. Para uma Igreja si-
nodal: comunhão, participação, missão. Documento Final. Disponível 
em: Disponível em: https://www.vatican.va/roman_curia/synod/docu-
ments/rc_synod_doc_20241026_doc-final-sinodo2024-chiesa-sinoda-
le_it.html. Acesso em: 05 dez. 2024.
CODINA, V. Vaticano II: luta hermenêutica entre a identidade e a no-
vidade. IHU Online. Ed. 404, 05 outubro 2012. Disponível em: ht-
tps://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/4676-victor-codina-3. Acesso 
em: 23 nov. 2024.
COMISSÃO TEOLÓGICA INTERNACIONAL. A Sinodalidade 
na Vida e na Missão da Igreja. Roma, 2018. Disponível em: https://
www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_
cti_20180302_sinodalita_po.html. Acesso em: 22 nov. 2024.
DULLE, C. O Caminho Sinodal Alemão explicado. IHU Online, 26 
de junho de 2021. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/catego-
rias/610528-o-caminho-sinodal-alemao-explicado. Acesso em: 03 dez. 
2024.
FIORENZA, E.S. Discipulado de iguais: uma ekklesia-logia feminista 
crítica da libertação. Petrópolis: Vozes, 1995.
FRANCISCO, Papa. Discurso diante da Faculdade de Teologia da Itália 
Meridional. Nápoles, 21 de junho de 2019. Disponível em: https://www.
vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/june/documents/papa-
-francesco_20190621_teologia-napoli.html. Acesso em: 02 dez. 2024.
FRANCISCO, Papa. Episcopalis Communio. Constituição Apostólica 
sobre o Sínodo dos Bispos. Roma, 15 de setembro de 2018. Disponível 
em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_constitutions/
documents/papa-francesco_costituzione-ap_20180915_episcopalis-
-communio.html. Acesso em: 22 nov. 2024.
FRANCISCO, Papa. Evangelii Gaudium. Exortação Apostólica sobre 
o anúncio do Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulinas, 2012.
FRANCISCO, Papa. Gaudete et Exsultate. Exortação Apostólica sobre o 
chamado à santidade no mundo atual. São Paulo: Paulus, 2018.
FRANCISCO, Papa. Spes non Confundit. Bula de proclamação do 
Jubileu Ordinário do ano 2025. Roma, 9 de maio de 2024. Dispo-



109REB, Petrópolis, volume 85, número 330, p. 90-109, Jan./Abr. 2025

nível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/docu-
ments/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html. Aces-
so em: 03 mar. 2025.
PONTES, N. O papel inédito das mulheres no Sínodo para a Amazô-
nia. IHU Online, 26 de outubro de 2019. Disponível em: https://www.
ihu.unisinos.br/categorias/593820-o-papel-inedito-das-mulheres-no-
-sinodo-para-a-amazonia. Acesso em: 03 dez. 2024.
SANCHES, W.L. (org.). Primeira Assembleia Eclesial da América Latina 
e Caribe. São Paulo: Paulinas, 2022.
SARAIVA, R. Papa aprovou Documento Final do Sínodo como guia para 
o trabalho nas dioceses. Roma, 28 de outubro de 2024. Disponível em: 
https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2024-10/papa-aprovou-
-documento-final-do-sinodo-como-guia-para-o-trabalho.html. Acesso 
em: 23 nov. 2024.
SÍNODO DOS BISPOS. Assembleia Especial para a Região Panama-
zônica. Amazônia: Novos Caminhos para a Igreja e Para uma Ecologia 
Integral. Documento Final. Roma, 26 de outubro de 2019. Disponível 
em: https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_
doc_20191026_sinodo-amazzonia_po.html. Acesso em: 05 dez. 2024.
WHITE, C. Papa Francisco se reúne com defensoras do ministério femi-
nino antes da abertura do sínodo. IHU Online, 01 de outubro de 2024. 
Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/644247-papa-
-francisco-se-reune-com-defensoras-do-ministerio-feminino-antes-da-
-abertura-do-sinodo. Acesso em: 03 dez. 2024.

Artigo recebido em: 12 dez. 2024 
Aprovado em: 03 abr. 2025


